

سِلْئِلَةُ ذُرُوسِ وَمُؤلَّفَاتِ لِصِّيحَ عَبْدِالرَّحِمِنِ لِسَّنَد (١٧)

# SIN SIN SING

الرّئين العام لرمين في المؤرد والنهي عن المنكر والمرّيس بالحرون والنهي عن المنكر والمرّيس بالحرون والنهي عن المنكر



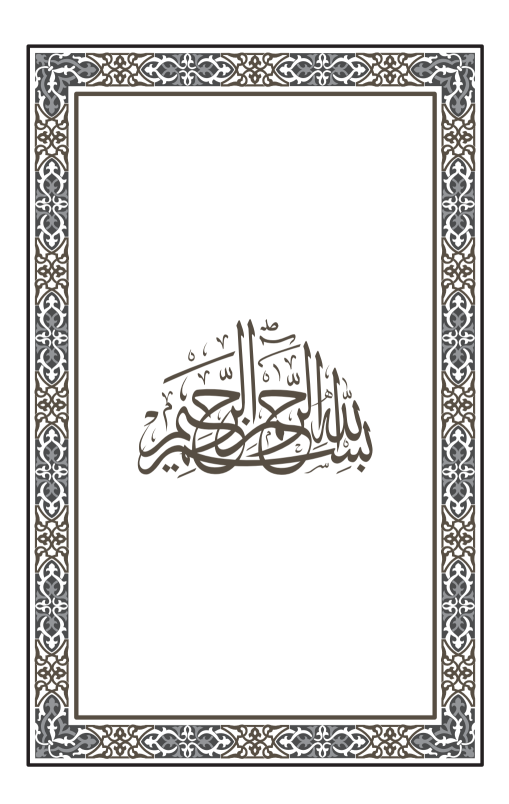
# سِٰلْاِدَ دُرُوسِ وَمُؤلَّفَاتِ لِشَيْخِ عَبْدِالرَّحْمِنِ لِسَّنَد (١٧)



الرِّئِينْ العَامِ لِهَيْدَةِ الأَمْرِ بِالمَعْرُوُف وَالنَّتِيْ عَنِى الْمُنكِرِ وَالمَرَّرِسِنْ بِالحَرَائِن لِهُرِّيفَيْنْ

ح الرئاسة العامة لهيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ١٤٤٢ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر السند، الدكتور عبد الرحمن عبد الله رسالة إلى زائر. / الدكتور عبد الرحمن عبد الله السند - الرياض، ١٤٤٢ هـ ۸۰ ص ۱۷ × ۲۶سم ردمك: ٤-٢-٩١٥٦٠-٣-٨٧٨ أ. العنوان ١- الحرمان الشريفان ٢. الآداب الإسلامية ديوي ۲۰۱۱ ۱۱۲۲ ۱۲۵۲/۱۲۵۳۹

> رقم الإيداع: ١٤٤٢/٤٤٣٩ ردمك: ٤-٢-٩١٥٦٠ ٩٧٨



المقدمة

-Q(\$)DO-

# بيئي داري الحجال المحدي

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد، وعلى وآله وصحبه أجمعين، أما بعد:

### أخي الزائر:

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته..

أبارك لك قدومك لهذه الديار المقدسة، وأسأل الله للجميع التوفيق لما يرضيه، وأن يجعل عملنا على وفق هدي نبيه محمد عليه وأن يعافينا من مضلات الفتن ما ظهر منها وما بطن.

واعلم أخي الكريم: أن الله قد جعل بيته الحرام مثابة للناس تهوي إليه قلوبهم، ومحلاً آمنًا لمن قصده ودخله.

وفي هذا الزمان يسّر الله الله الله على المسلمين الوصول إلى بيته الحرام، والمكث فيه وحوله بأمان واطمئنان؛ بفضل ما يسر الله من انتشار الأمن والأمان في ربوع هذا الحرم الحرام، ثم قيام هذه الدولة المباركة – المملكة العربية السعودية – منذُ نشأتها وحتى هذا العهد المبارك على العناية والاهتمام بهذه الديار المقدسة عمارة ورعاية وتوفير الأمن لقاصدي هذا البيت الحرام.

الم رسائل إلى زائر

-00000-

وقد يسَّر الله كتابة هذه الرسائل الموجزة؛ لتكون زادًا لك أخي الزائر، وتواصيًا فيما بيننا على الخير، والعلم النافع، والدعوة للعمل الصالح.

أسأل الله أن يتقبل من الجميع الحسنات، ويتجاوز عن السيئات، وأن يسلكنا في زمرة عباده الأخيار، وأن يردَّك إلى بلدك سالمًا غانمًا، إنه خير مسؤول.

عبد الرحمن بن عبد الله السند



الرسالة الأولى

# الرسالة الأولئ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن من أعظم العبادات لله تعالى: الدعاء، وهو مظهر عظيم من مظاهر توحيد الله في، فلبُّ الدعاء وحقيقته هو: تعلُّق الداعي الفقير الضعيف العاجز بالمدعوِّ في الغنيِّ القويِّ القادر، وتضرعه إليه، وانقياد قلبه له، ورجاؤه فيه، وانقطاعه إليه.

ومن فضل الله ﷺ أنه لم يجعل بيننا وبينه وسيطًا ولا وكيلاً، بل هو سميع قريب مجيب الدعاء.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُورً إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

<sup>(</sup>۱) أحمد (۱۸۳۵۲)، أبو داود (۱٤٧٩)، الترمذي (۲۹۲۹) وقال حسن صحيح، ابن ماجه (۲۸۲۸). وصححه ابن حبان (۸۹۰)، والنووي في «الأذكار» (۳۸۷)، وشيخنا ابن باز في «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (۲٦/۱۸).

ومن فضل الله عَلَى: أنه يجيب دعوة الداع إذا دعاه، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانُ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِى وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمُ يَرُشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

ومن رحمته ﴿ بعباده: أنه يستجيب لهم في دعاء الخير لا الشر؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنَّاسِ الشّرّ السِّعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ أَجَلُهُم فَنَذَرُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [يونس:١١].

وهذا من حِلمه في ولطفه بعباده، أنه لا يستجيب لهم إذا دعوا على أنفسهم وأموالهم وأولادهم في حال ضَجرهم وغضبهم، وأنّه يعلم منهم عدم القصد بالشر، ويستجيب لهم إذا دعوا لأنفسهم وأموالهم وأولادهم بالخير والبركة والنماء (۱).

وخير الأدعية ما علّمنا إياه ربنا جلّ علا وعلمنا إياه نبيه الكريم على ففيهما جوامع الدعاء، ومن هذه الأدعية المباركة العظيمة التي جمعت أبواب الخير ومجامع البر، ما أخرجه أحمد والترمذي وغيرهما من حديث شداد بن أوس وهلي أنه قال: «يَا شَدَّادُ بْنَ أَوْسٍ! إِذَا رَأَيْتَ النَّاسَ قَدِ اكْتَنَزُوا الذَّهَبَ وَالْفِضَّة؛ فَاكْنِزْ هَوُ لَاءِ الْكَلِمَاتِ: اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الثَّبَاتَ فِي الْأَمْرِ، وَالْعَزِيمَةَ عَلَى هَوُ لَاءِ الْكَلِمَاتِ: اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الثَّبَاتَ فِي الْأَمْرِ، وَالْعَزِيمَةَ عَلَى

<sup>(</sup>۱) **ينظر**: «تفسير ابن كثير» (٤/ ٢٥١)، «تفسير الوسيط» (٢/ ٥٤٠)، «أضواء البيان» (٣/ ٣/ ٥٤).

-0(\$)0--0(\$)0-

الرُّشْدِ، وَأَسْأَلُكَ مُوجِبَاتِ رَحْمَتِكَ، وَعَزَائِمَ مَغْفِرَتِكَ، وَأَسْأَلُكَ قَلْبًا سَلِيمًا، وَلِسَانًا شُكْرَ نِعْمَتِكَ، وَحُسْنَ عِبَادَتِكَ، وَأَسْأَلُكَ قَلْبًا سَلِيمًا، وَلِسَانًا صَادِقًا، وَأَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا تَعْلَمُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَعْلَمُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَعْلَمُ، وَأَعُودُ بِكَ مِنْ فَرَا لَا لَكُونُ فِي مِنْ فَي مِكَالًا مُ الْغُيُوبِ» (١). وقد ورد أن النبي عَيْكِ كُلُ يدعو به في صلاته (٢)

هذا الحديث العظيم جمع جوامع الخير، وأبواب البركلها، وهذه الكلمات التي أرشد النبي عليه الله التنازها، وأشار إلى أن نفعها خير من الذهب والفضة تتضمن طلب العبد من ربه لأهم الأمور الدينية:

فقوله عَلَى الْأُمْرِ، وَاللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الثَّبَاتَ فِي الْأَمْرِ، وَالْعَزِيمَةَ عَلَى الرُّشْدِ»، فالأمر هو الدين والطاعة، فالمؤمن يسأل ربه الثبات، قال تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِينِ فِي الْخَيَوةِ الدُّنِيَا وَفِ الْأَخِرَةِ ﴾ المَراهيم: ٢٧]، فالثبات على الدين هو بأمر الله عَلَى ولذا كان عَلَى يكثر من قول: «اللهُمَّ مُصَرِّفَ الْقُلُوبِ صَرِّفْ قُلُوبَنَا عَلَى طَاعَتِكَ » (٣)، ويقول: «يَا مُقَلِّبَ القُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ » (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۷۱۱٤)، والترمذي (۳٤٠٧)، والطبراني في «المعجم الكبير» (۷۱۳٥) - واللفظ له -، وابن حبان (٩٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي (١٣٠٤) من حديث شداد بن أوس رضي الم

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٥٤) من حديث عبد الله بن عمرو ﴿ اللهُ عَمْرُو اللهُ اللهُ عَمْرُو اللهُ اللهُ عَمْرُو اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢٤٦٠٤)، والترمذي (٢١٤٠) من حديث عائشة ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

-0(A)0-

فصاحب القلب الحي لا يفترُ لسانُه عن الالتجاء لله الله بأن يحفظ عليه دينه واستقامته على الطاعة والسنة.

والعزيمة على الرشد (۱): كلمة جامعة تدل على طاعة الله وطاعة رسوله ﷺ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَنَ وَرَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَتِكُ هُمُ الرَّشِدُونَ ﴿ وَالْعِصْيَانَ فَالْوَبِكُمُ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَتِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ ﴿ وَالْعَصِيَانَ فَالْوَبِكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَتِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧].

ولا سبيل للعبد لهذين الأمرين إلا بتوفيق الله وتيسيرهما له، ولذا أوصى النبي على أحدهم قبل أن يسلم أن يقول: «اللهم قِنِي شَرَّ نَفْسِي، وَاعْزِمْ لِي عَلَى أَرْشَدِ أَمْرِي»، فوقاه الله شر نفسه وعزم له أرشد أمره فأسلم (٢).

<sup>(</sup>۱) **العزيمة**: هي عقد القلب على إمضاء الأمر، والرشد: خلاف الغي، وهو الصواب والفلاح.

<sup>(</sup>۲) أخرج أحمد (۱۹۹۹۲)، والنسائي في «الكبرى» (۱۰۷٦٤) عن عمران بن حصين، أو غيره، أن حُصينًا، أو حَصينًا أتى رسول الله على فقال: يا محمد! لَعبد المطلب كان خيرًا لقومه منك! كان يطعمهم الكَبِد والسَّنام، وأنت تَنْحَرُهم. فقال له النبي على ما شاء الله أن يقول، فقال حصينًا: ما تأمرني أن أقول؟ قال: «قُلِ: اللهُمَّ قِنِي شَرَّ نَفْسِي، وَاعْزِمْ لِي عَلَى أَرْشَدِ أَمْرِي»، قال: فانطلق فأسلم الرجل، ثم جاء فقال: إني أتيتك فقلت لي: «قُل: اللهُمَّ قِنِي شَرَّ نَفْسِي، وَاعْزِمْ لِي عَلَى أَرْشَدِ أَمْرِي». فما أقول الآن؟ =

-0(Q)0--0(Q)0-

وقوله ﷺ: ﴿وَأَسْأَلُكَ مُوجِبَاتِ رَحْمَتِكَ، وَعَزَائِمَ مَغْفِرَتِكَ ﴾، أي أسباب رحمتك، ومؤكدات مغفرتك من الاعتقادات والأعمال والأقوال، وأعظم ذلك تحقيق توحيد الله ﴿ والمحافظة على ما افترض الله على عباده، فامتثال أمر الله واجتناب نهيه واتباع سنة نبينا محمد ﴾ هو الطريق لرحمة الله ومغفرته، كما قال تعالى: فورَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَحَتُبُهَا لِلّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْنُونَ النَّي الزَّكَوْةَ وَالّذِينَ يَنَقُونَ النَّي النَّي اللّهُمُ اللّهِ وَمَعْفرته وَالْمُولَ النِّي اللّهُمُ الطّيبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُرهُم وَالْأَغْلَلُ الّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ فَاللّهِينَ عَمْهُم وَالْأَغْلَلُ الّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمُ فَالّذِينَ عَمْهُم وَالْأَغْلَلُ اللّهِ كَانَتْ عَلَيْهِمُ أَوْلَاتِيكَ هُمُ الطّيبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُعْرُونِ وَيَنْهُمُم عَنِ الْمُنْكِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُنكِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُنكِينَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ اللّهُ اللّهِ كَانَتْ عَلَيْهِمُ فَالّذِينَ عَلَيْهِمُ الطّيبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُؤْمِنَ وَيُعْمُ وَالْأَغْلَلُ الّهِ كَانَتْ عَلَيْهِمُ فَاللّذِينَ عَلَيْهِمُ أَلْوَلَ اللّهُ وَنَهُ وَنَصَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَبَعُوا النّورَ الّذِي اللّهُ وَلَا مَعُهُ أَلْولَ مَعَهُ أَلْولَ مَعَهُ أَلْولَ مَعُهُ الْولَيْكَ اللّهُ وَلَيْكَ هُمُ الطّيبَاتِ وَعُمَرُوهُ وَتَصَرُوهُ وَاتَبَعُوا النّورَ الّذِي الذِي اللّهُ وَلَا مَعُهُ أَلْولَ مَعَهُ أَولَتِهَ هُمُ الطّيبَكَ هُمُ الطّيبَكَ مَعُودُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاكُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ ولَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ولَا اللهُ اللّهُ اللّهُ ولَا اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقوله ﷺ: ﴿وَأَسْأَلُكَ شُكْرَ نِعْمَتِكَ، وَحُسْنَ عِبَادَتِكَ»، فهذا معنى أكثر النبي ﷺ بوصاية أصحابه ﷺ به، ومن ذلك ما أخرجه أحمد وأبو داود عن معاذ بن جبل ﷺ قال: قال: أخذ بيدي رسول الله ﷺ، فقال: ﴿إِنِّي لَأُحِبُّكَ يَا مُعَاذُ»، فقلت: وأنا أحبك يا رسول الله ﷺ: ﴿فَلَا تَدَعْ أَنْ تَقُولَ فِي كُلِّ

<sup>=</sup> قال: «قُلِ: اللهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ، وَمَا أَخْطَأْتُ وَمَا عَمَدْتُ، وَمَا عَمِدْتُ، وَمَا عَمَدْتُ، وَمَا عَمَدْتُ مَا عَلَيْنُ مِنْ اللهُمْ مَا عَلَيْهِ مِنْ اللهُمْ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ اللهُ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللهُمْ مَا عَلَيْهِ مِنْ اللهُمْ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُمْ مَا عَلَيْكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمْ لِي مَا اللَّهُمْ فَمَا عَلَيْكُ مُنْ أَمْ عَلَيْكُ مُ وَمَا جَهِلْتُ مُنْ اللَّهُمْ مَا عَلَيْكُ اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُمْ لَالِي اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُمْ لَعُلَالًا مُنْ اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُمْ لِلللَّهُمْ لَعْلَالِ اللَّهُمْ لِلَّهُ مِنْ اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَا عَلَالِهُ اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَا عَلَالِهُمْ لَا عَلَالِهُ اللَّهُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَا عَلَالِهُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَالِمُ لَلْمُعُلِمُ لَا عَلَالِهُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَا عَلَالِ ل

١١ رسائل إلى زائر

-0(A)O-

صَلَاةٍ رَبِّ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ، وَشُكْرِكَ، وَحَسَنِ عِبَادَتِكَ»(١). وَسُكرِ لَهُ، وَحَسَنِ عِبَادَتِكَ»(د). والشكر يكون: بالقلب، واللسان، والعمل بالجوارح:

فالشكر بالقلب: هو بنسبة النّعم للمنعم أنه وأنها حصلت بفضله وإحسانه وجوده تبارك وتقدس، ومحبة الله الله وتعلق القلب به.

والشكر باللسان: هو بإظهار الثناء على الله على هذه النعم وذكرها، وتعدادها، وإظهار منّة الله على عليه بها؛ كما قال تعالى: ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ [الضحى: ١١]، وفي الحديث: «التَّحَدُّثُ بنِعْمَةِ اللهِ شُكْرٌ، وَتَرْكُهَا كُفْرٌ» (٢).

والشكر بالجوارح: أن يستعين بهذه النعم في طاعة الله، وأن يحذر من استعمالها في شيء من معاصيه. وقد كان النبي علي يصلي حتى تتورَّم قدماه، فقيل له: غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فيقول: «أَفَلَا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا» (٣). فحقيقة الشكر: اعتراف بالنِّعمة وقيام بالخدمة (٤).

<sup>(</sup>۱) أحمد (۲۲۱۲۱)، أبو داود (۱۰۲۲)، النسائي (۱۳۰۳)، وصححه ابن خزيمة (۷۰۱)، وابن حبان (۲۰۲۰)، والنووي في «المجموع» (۳/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الله في زوائد «المسند» (۱۹۳۰۱)، وابن أبي الدنيا في «الشكر» (٦٤)، وابنيهقي في «شعب الإيمان» (٨٦٩٨) من حديث النعمان بن بشير رفيها، وحسنه ابن مفلح في «الآداب الشرعية» (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٨٣٦)، ومسلم (٢٨١٩) من حديث المغيرة بن شعبة هي قال ابن حجر كله: «والمعنى: أن المغفرة سبب لكون التهجُّد شكرًا فكيف أتركه؟!» «فتح البارى» (٣/ ١٥).

<sup>(</sup>٤) «المفهم لما أشكل من تلخيص الإمام مسلم» (٧/ ١٣٩).

-0(A)0-

قال ابن القيم كَنَّهُ: «منزلة الشكر هي من أعلى المنازل، وهي فوق منزلة الرضا وزيادة، فالرضا مندرج في الشكر؛ إذ يستحيل وجود الشكر بدونه. وهو نصف الإيمان، فالإيمان نصفان: نصف شكر، ونصف صبر. وقد أمر الله به، ونهى عن ضده، وأثنى على أهله، ووصف به خواص خلقه، وجعله غاية خلقه وأمره، ووعد أهله بأحسن جزائه، وجعله سببًا للمزيد من فضله، وحارسًا وحافظًا لنعمته، وهو غاية الربِّ من عبده، وأهله هم القليل من عباده، وقلة أهله في العالمين تدل على أنهم هم خواصه ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِباده، وقاعد: خضوع عباده وعبه له، واعترافه بنعمته، وثناؤه عليه بها، وأن الشاكر للمشكور، وحبه له، واعترافه بنعمته، وثناؤه عليه بها، وأن يستعملها فيما يكره»(١).

وقوله ﷺ: «وَأَسْأَلُكَ قَلْبًا سَلِيمًا، وَلِسَانًا صَادِقًا»، القلب السليم هو: الذي سَلم من الشرك المناقض للتوحيد، والبدعة المخالفة للسنة، والشهوة المخالفة للأمر، والغفلة المناقضة للذكر، والهوى المناقض للتجريد والإخلاص واللسان الصادق: هو الذي

<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين» (۲/ ۲۳۲) بتصرف يسير.

00000

وقوله ﷺ: «وَأَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا تَعْلَمُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَعْلَمُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَعْلَمُ، وَأَسْتَغْفِرُكَ لِمَا تَعْلَمُ، إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ»، فلما سأل ﷺ الله على الدعوات ختمها بسؤال جامع لطلب كل خير علمه الإنسان أو لم يعلمه، والاستعاذة من كل شرِّ، علمه الإنسان أو لم يعلمه.

ثم ختم هذا الدعاء العظيم بالاستغفار، وهو خاتمة الأعمال الصالحة، فقد ختم على سورة المزمل التي ورد فيها قيام الليل: ﴿وَالسَّتَغْفِرُوا اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المزمل:٢٠]، وقال تعالى في آيات السحيج: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٩٩]، وأخرج مسلم عن ثوبان وَ الله عَلَيْ إِذَا انصرف من صلاته استغفر ثلاثًا» (١). قال: «كان رسول الله عليه إذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثًا» (١).

قال الشيخ السعدي كَلَّهُ: «وهكذا ينبغي للعبد كلَّما فرغ من عبادة أن يستغفر الله عن التقصير في العبادة، ويشكره على التوفيق إليها.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۹۱).

-0(A)0-

وتأمل قوله عليه: «وَأَسْتَغْفِرُكَ لِمَا تَعْلَمُ»، فإنه يعمُّ كل ذنب اقترفه العبد وإن كان غير عالم به.

قال ابن رجب عَلَهُ: "فإن من الذنوب ما لا يشعر العبد بأنه ذنب بالكلية؛ كما في الحديث المرفوع: "الشِّرْكُ أَخْفَى فِي هَذِه الأُمَّةِ مِنْ دَبِيْبِ النَّمْلِ عَلَى الصَّفَا». قالوا: فكيف نقول يا رسول اللهُ؟ قال: "قُوْلُوْا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوْذُ بِكَ مِنْ أَنْ نُشْرِكَ بِكَ وَنَحْنُ نَعْلَمُ، وَنَسْتَغْفِرُكَ لِمَا لا نَعْلَمُ».

وكان النبي ﷺ يقول في دعائه: «اللهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَخَرْتُ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ أَخَرْتُ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنْي، أَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُؤَخِّرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ»(١).

ومن الذنوب ما ينساه العبد ولا يذكره وقت الاستغفار، فيحتاج العبد إلى استغفار عام من جميع ذنوبه، ما علم منها وما لم يعلم، والكل قد علمه الله وأحصاه، قال الله تعالى: ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيُنِيّئُهُم بِمَا عَمِلُوٓا أَحْصَنهُ اللّهُ وَنسُوه ﴾ [المجادلة: ٦] (٢).

وبالجملة: فإن هذه الدعوات الطيبات من الباقيات الصالحات النافعة في الدنيا والآخرة، فهي خير من الذهب والفضة اللذين هما من حُطام الدنيا الزائل فسرعان ما يذهب الذهب وتنفض الفضة؛ فلا بقاء لهما.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۹۲٦). (۲) «مجموع رسائل ابن رجب» (۱/ ۳۱۲).

١٨ رسائل إلى زائر

-0(\$)0--0(\$)0-

فاكتنز - يا عبد الله - هؤلاء الكلمات، واحرص عليهن، وأكثر من الدعاء بهن في صلاتك وخارج صلاتك، وعلّمها لأولادك وأهلك، فإن فيها الخير العميم لمن وُفّق لهذا العمل الصالح المبارك.

نسأل الله أن يغفر لنا ذنوبنا، وأن يستر عيوبنا، وأن يهدي قلوبنا.



الرسالة الثانية

-9(R)D-

## الرسالة الثانية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فقد قال الله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللهُ اللهُ الْكَعْبَ اللهُ الْبَيْتَ الْحَكَرَامَ قِيكُمَا لِلنَّاسِ وَاللَّهُ مَ اللهُ ا

في هذه الآية العظيمة بين الله تعالى أنه جعل الكعبة وما بعدها من المذكورات ﴿قِيكُمَا لِلنَّاسِ﴾، أي: قوام دينهم وحياتهم ومعاشهم (١).

فقيام الكعبة، والمحافظة عليها وحمايتها به تقوم حياة الناس ومعاشهم، بل قال ابن عباس والني نفسي بيده لو لم يَحجَّ الناس هذا البيت لأطبق الله السماء على الأرض (٢)؛ لأن صيانة هذه الكعبة وحمايتها هو حماية وصيانة للناس في أمر دينهم وأمر دنياهم، ولا يزال الناس بخير في أمر دينهم ودنياهم ما عظموا البيت الحرام والكعبة وصانوها.

<sup>(</sup>۱) «جامع البيان» (۹/۸)، «التفسير الوسيط» للواحدي (۲/ ۲۳۱)، «تفسير البغوي» (۳/ ۱۰٤)، «زاد المسير» (۱/۸۸).

<sup>(</sup>۲) «تفسیر ابن کثیر» (۱/ ۱۳).

-0(1)0-

وهذا التعظيم آية من آيات الله العظيمة لمن تدبَّر وتفكَّر، فقد توارثت البشرية تعظيم هذا البيت منذ ابتناه إبراهيم على وأذَّن في الناس بحجِّه وإلى يومنا هذا، وهو في مكان قفرٍ لا يسهل الوصول إليه، ولكنَّ قلوب أفئدة من الناس لا تزال تهفوا إلى الوصول إليه ورؤيته والطواف حوله، فأي شيء أعظم من هذا الأمر!

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلِّنه: «وكذلك ما خص الله به الكعبة البيت الحرام من حين بناه إبراهيم وإلى هذا الوقت من تعظيمه وتوقير وانجذاب القلوب إليه، ومن المعلوم أن الملوك وغيرهم يبنون الحصون والمدائن والقصور بالآلات العظيمة البناء المحكم، ثم لا يلبث أن ينهدم ويهان، والكعبة بيت مبني من حجارة سود، بواد غير ذي زرع، ليس عنده ما تشتهيه النفوس من البساتين والمياه وغيرها، ولا عنده عسكر يحميه من الأعداء، ولا في طريقه من الشهوات ما تشتهيه الأنفس، بل كثيرًا ما يكون في طريقه من الخوف والتعب والعطش والجوع ما لا يعلمه إلا الله، ومع هذا فقد جعل الله من أفئدة الناس التي تهوي إليه ما لا يعلمه إلا الله، وقد جعل للبيت من العز والشرف والعظمة ما أذلُّ به رقاب أهل الأرض حتى تقصده عظماء الملوك ورؤساء الجبابرة فيكونون هناك في الذلِّ والمسكنة كآحاد الناس، وهذا مما يعلم بالاضطرار أنه خارج عن قدرة البشر وقوى نفوسهم وأبدانهم، والذي بناه قد مات من ألوف سنين، ولهذا كان أمر البيت مما حيَّر -0(Q)0--0(Q)0-

هؤلاء الفلاسفة والمنجمين والطبائعية؛ لكونه خارجًا عن قياس عقولهم وقوانين علومهم (١).

وقد كان أهل الجاهلية يعظمون البيت الحرام أشد التعظيم، فكان من صور هذا التعظيم أنَّ الرجل يرى قاتل أبيه في البيت الحرام فلا يتعرض إليه ولا يمسه (٢)، بل استقر عندهم أن من دخل البيت الحرام فإنه آمن؛ يأمن على نفسه ودمه وماله.

وعظّمت العربُ قريشًا؛ لأنها صانت البيت الحرام، وفُضّلت على سائر القبائل؛ لأنها حازت شرف حماية البيت وصيانته، فعظّمها العرب وهم في الجاهلية لأنهم أهل البيت الحرام، ألا ترى أن عبد المطلب لما جاء أبرهة ملك الحبشة إلى هدم الكعبة وكان قد أخذ إبل عبد المطلب - فقدم إليه وطلب إبله منه، فقال له: عجبًا لك وأنت سيد قريش، ظننت أنك تطلبني للامتناع عن البيت الحرام. فقال: أنا رب الإبل، وللبيت رب يحميه (٣).

وكان من تعظيمهم للبيت الحرام أنهم لما أرادوا السكنى حوله جعلوا بيوتهم مدوَّرة لئلا يتشبهوا ببناء الكعبة المربع<sup>(٤)</sup>، ولما احترقت الكعبة في الجاهلية وغمرها السيل وأرادوا إعادة بنائها لم يدخلوا في بنائها إلا مالاً طيبًا<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «الصفدية» (۱/ ۲۲۰). (۲) «جامع البيان» (۲/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>٣) «سيرة ابن هشام» (١/ ٤٤).(٤) «أخبار مكة» للأزرقي (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٥) «البداية والنهاية» (٣/ ٤٨٠)، «اتحاف الورى بأخبار أم القرى» (ص١٥١).

-0(Q)0--0(Q)0-

فإذا كان هذا الأمر قد استقر في أذهان أهل الجاهلية بأن هذا البيت يحميه الله تعالى ويدافع عنه، وأن الله تعالى قد تكفل بحفظ أمنه وحمايته حتى استقرَّ هذا الأمر عندهم، وعلموا أن الله يحمي بيته، فرد الله تعالى كيد أبرهة ومن معه، وجعل كيدهم في تضليل، كما قال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْعَبِ ٱلْفِيلِ أَلَمْ بَجْعَلً كَيْدَهُمُ فِي تَضْلِيلٍ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيًّا أَبَابِيلَ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِّن سِجِّيلٍ فَعَكَهُمْ كَعَصْفِ مَّا الْإسلام أن يكون تعظيمهم للبيت أعظم، ومحبتهم له أشد.

ومن أعظم مشاهد تعظيم البيت الحرام: تخليصه من الشرك والبدع، وخدمة الحجاج والمعتمرين والزائرين، وتشييد بنيانه وخدمته على الوجه اللائق به، وهذا ما يقوم به ولاة أمرنا وفقهم الله لكل خير.

وبالمقابل، فإن من أعظم الإلحاد في بيت الله الحرام الآمن: إفزاع قاصديه وإخافتهم وتقصَّدهم بالقتل والأذى، ومن أعظم الاعتداءات وأشنعها.

ومن تَعرض لهذا البيت الحرام فإنه دليل ضلاله وفساد طويته وخبثه، ومن دلائل نهايته، وأن عاقبة أمره إلى وبال، فما ناصب الكعبة والبيت الحرام العداء أحد إلا أكبَّه الله تعالى على وجهه بالذلِّ والمهانة، وأذاقه العذاب المهين في الدنيا قبل الآخرة.

-0(\$)0-

قال شيخنا ابن باز كَلْشُ: «مَن هَمَّ بالإلحاد في الحرم المكي فهو متوعد بالعذاب الأليم؛ لأن الله تعالى قال: ﴿وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِالْحَادِ بِظُلْمِ نُّذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ اللحج: ٢٥] فإذا ألحد أيَّ إلحاد وهو: الميل عن الحق - فإنه متوعد بهذا الوعيد لهذه الآية الكريمة؛ لأن الوعيد على الهمِّ بالإلحاد يدل على أن الوعيد في نفس الإلحاد أشد وأعظم»(١).

أسأل الله أن يحفظ على هذه البلاد أمنها وأيمانها، وولاة أمرها، وأن يرد كيد المعتدين، وأن يوفق ولاة أمرنا لكل خير، وأن يجزيهم خير الجزاء على رعايتهم للحرمين الشريفين، وخدمة قاصديهما.



<sup>(</sup>۱) «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (١٦/ ١٣٥).

#### الرسالة الثالثة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

لكن الله تعالى - بفضله ورحمته - فتح أبوابًا من الأعمال الصالحات التي يجري ثوابها للعبد حتى بعد موته في قبره، ففي حديث أنس بن مالك صلى النبي على قال: «سَبْعٌ يَجْرِي لِلْعَبْدِ أَجْرُهُنَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِ وَهُوَ فِي قَبْرِهِ: مَنْ عَلَّمَ عِلْمًا، أَوْ كَرَى نَهَرًا،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٦٣١) من حديث أبي هريرة ﴿ وَلِيُّكُنِّهُ.

الرسالة الثالثة ٥٠

-0(A)O-

أَوْ حَفَرَ بِئْرًا، أَوْ غَرَسَ نَخْلًا، أَوْ بَنَى مَسْجِدًا، أَوْ وَرَّثَ مُصْحَفًا، أَوْ وَرَّثَ مُصْحَفًا، أَوْ تَرَكَ وَلَدًا يَسْتَغْفِرُ لَهُ بَعْدَ مَوْتِهِ»(١).

فهذه سبعة أمور جاءت في هذا الحديث ينتفع بها العبد بعد موته، وقد جاء تعداد بعض الأعمال في غيره أيضًا (٢).

فما أعظمها من مزية ومنقبة أن يكون المرء في قبره وصحيفة حسناته تتزايد بالحسنات في كل حين، وأعمال الخير تهدى إليه من حيث لا يحتسب، فتلك والله المكارم والغنائم، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

الأمر الأول: «علّم عِلْمًا»، وهو من أجلّ الأعمال الصالحات، وكم من الأجر والثواب لمن خلّف علمًا، سواء من خلال طلابه وتلاميذه الذين يُعلّمون الناس، وكل من علم من هذا العالم فللعالم الأول الأجر والثواب، أو ترك كتابًا يستفيد الناس

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار (۷۲۸۹)، وحسَّنه الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (۱/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث أبي هريرة رضي الله عن النبي على قال: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمْلُهُ إِلّا مِنْ ثَلَاثَةٍ: إِلّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْم يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ » أخرجه مسلم (١٦٣١)، وأخرج ابن ماجه (٢٤٢)، وابن خزيمة (٢٤٩٠) وغيرهما من حديث أبي هريرة على عن النبي على أنه قال: «إِنَّ مِمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ عِلْمًا عَلَّمَهُ وَنَشَرَهُ، وَوَلَدًا صَالِحًا تَرَكَهُ، وَمُصْحَفًا وَرَّنَهُ، أَوْ مَسْجِدًا بَنَاهُ، أَوْ بَيْدً مَوْتِهِ وَحَيَاتِهِ، بَيْتًا لِابْنِ السَّبِيلِ بَنَاهُ، أَوْ نَهْرًا أَجْرَاهُ، أَوْ صَدَقَةً أَخْرَجَهَا مِنْ مَالِهِ فِي صِحَّتِهِ وَحَيَاتِهِ، يَلْحَقُهُ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِ».

-0(\$)0-

منه، فكلما استفاد الناس من هذا الكتاب فلمؤلفه ولمصنفه الأجر والثواب بقدر هذا الانتفاع.

الأمر الثاني والثالث: «كرى نهرًا، أو حفر بئرًا»، فإجراء المياه واستخراجها من الآبار من أعظم القربات، وقد غفر الله لرجل سقى كلبًا(۱)، فكيف بمن يسقي المسلمين الذين يحتاجون إلى الماء؟! وسُقيا الماء من أفضل الصدقات؛ كما قال النبي عليه لسعد بن عبادة في (۲)، واستنبط ذلك حبر الأمة ابن عباس من قوله تعالى عن أهل النار في حوارهم مع أهل الجنة: ﴿أَنَ مُن قُلِمُ أَلَمَ الْمَ الْحَرَف: ١٥٠] وما دام الناس ينتفعون بهذا الماء فله الأجر والثواب.

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۲۰۰۹) ومسلم (۲۲٤٤) من حديث أبي هريرة ولله الله علم قال: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ، اشْتَدَّ عَلَيْهِ العَطَشُ، فَوَجَدَ بِعْرًا فَنَزَلَ فِيهَا، فَشَرِبَ ثُمَّ قَال: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ، اشْتَدَّ عَلَيْهِ العَطَشُ، فَوَجَدَ بِعْرًا فَنَزَلَ فِيهَا، فَشَرِبَ ثُمَّ خَرَجَ، فَإِذَا كَلْبٌ يَلْهَثُ، يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ العَطَشِ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا الكَلْبَ مِنَ العَطَشِ مِثْلُ النَّدِي كَانَ بَلَغَ بِي، فَنزَلَ البِعْرَ فَمَلاً خُفَّهُ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ، فَسَقَى الكَلْبَ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢٢٤٥٩)، وأبو داود (١٦٧٩)، والنسائي (٣٦٦٤).

٣) قال القرطبي عَنَهُ في تفسيره (٧/ ٢١٥): «في هذه الآية دليل على أن سقي الماء من أفضل الأعمال. وقد سئل ابن عباس: أي الصدقة أفضل؟ فقال: «الماء، ألم تروا إلى أهل النار حين استغاثوا بأهل الجنة» ﴿أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ أَوْ مِمَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ الله النار حين استغاثوا بأهل الجنة» ﴿أَنَ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ أَوْ مِمَا رَزَقَكُمُ ٱلله الأعراف: ٥٠]. وروى أبو داود (١٦٧٩) أن سعدًا أتى النبي على فقال: أي الصدقة أعجب إليك؟ قال: «المماء»، وفي رواية (١٦٨١): فحفر بئرًا فقال: «هذه لأم سعد». وعن أنس قال: قال سعد: يا رسول الله! إنَّ أم سعد كانت تحب الصدقة، أفينفعها أن أتصدق عنها؟ قال: «نَعَمْ، وَعَلَيْكَ بِالمَاءِ» [أخرجه الطبراني في الأوسط (٢٠٨١]، وفي رواية أن النبي على أن سعد بن عبادة أن يسقى عنها الماء، فدلً على أن سقى =

الرسالة الثالثة ٧

-0(A)0-

الأمر الرابع: «غَرَسَ نَخْلًا»، فغرس النخل والأشجار المثمرة التي ينتفع الناس بثمارها سبب لدخول الجنة، ويشهد له ما أخرجه مسلم من حديث جابر بن عبد الله على قال: قال رسول الله على: «مَا مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا إِلَّا كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا سُرِقَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكِلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكِلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ الطَّيْرُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ الطَّيْرُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ الطَّيْرُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَتِ الطَّيْرُ

قال النووي كَلَّهُ: «فيه فضيلة الغرس، وفضيلة الزرع، وأن أجر فاعل ذلك مستمر مادام الغراس والزرع وما تولد منه إلى يوم القيامة»(٢).

وقال ابن حجر كله: «ومقتضاه أن أجر ذلك يستمر ما دام الغرس أو الزرع مأكولاً منه، ولو مات زارعه أو غارسه، ولو انتقل ملكه إلى غيره، وظاهر الحديث أن الأجر يحصل لمتعاطي الزرع أو الغرس ولو كان ملكه لغيره»(٣).

وقد قال النبي عَلَيْهِ في الحديث المتفق عليه: «اتَّقُوْا الْنَّارَ وَلَوْ

الماء من أعظم القربات عند الله تعالى، وقد قال بعض التابعين: (من كثرت ذنوبه فعليه بسقي الماء). وقد غفر الله ذنوب الذي سقى الكلب، فكيف بمن سقى رجلاً مؤمنًا موحدًا وأحياه».

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۵۲)، وهو عند البخاري (۲۳۲۰) مختصرًا. وقوله: «وَلَا يرزؤه»، أي: ينقصهُ، ويأنُّذ منه.

<sup>(</sup>۲) «شرح النووي على مسلم» (۱۰/۲۱۳).

<sup>(</sup>٣) «فتح الباري» (٥/٤).

-0(A)0-

بِشِقِّ تَمْرَةٍ »(1)، أي اجعلوا بينكم وبينها وقاية من الصدقة وعمل البر ولو بشيء يسير، فكيف بمن يغرس النخل فينتفع الناس بتمره؟! فلا شكَّ أن ذلك من الأجر الذي يبقى للإنسان بعد وفاته، ما دام الناس ينتفعون بهذا.

الأمر الخامس: «بَنَى مَسْجِدًا»، وبناء المساجد من أعظم القربات إلى الله، ومن بنى لله مسجدًا بنى الله له بيتًا في الجنة، كما قال النبي عله مسجدًا بنى الله له بيتًا في الجنة، كما قال النبي عله أن تُرفَع وَلَيْ الله أن تُرفَع وَلَيْ الله أن الله أن تُرفَع وَلَيْ الله أن الله أن الله أن تُرفَع وَلَيْ الله أنه الله أنه ألله وفيها الله ألله كثيرًا الله الله الله الله وفيها الرُّع السُّجود، ومن يتلو كتاب الله ويذكر اسم الله كثيرًا، وما بين معتكف وتال للقرآن، فكل من كان في هذا المسجد تاليًا أو مصليًا أو ذاكرًا، فإن من بنى المسجد له أجر كل هؤلاء من غير أن ينقص من أجورهم شيء، فتجري عليه الحسنات وهو في قبره.

الأمر السادس: «وَرَّثَ مُصْحَفًا»، أي أوقف المصحف الذي يتلى فيه القرآن، وربما هو في قبره والناس يقرؤون في هذا المصحف الذي وضعه، وله بكل حرف حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، وهو أمر يسير لكن أجره عظيم.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱٤۱۷)، مسلم (۱۰۱٦) من حديث عدي بن حاتم را

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٥٠)، ومسلم (٥٣٣) من حديث عثمان رَفِي اللهُ لَهُ فِي الْجَنَّةِ مِثْلَهُ».

-0(\$)0--0(\$)0-

الأمر السابع: «ترك ولدًا يستغفر له بعد موته»، ولا شك أن تربية الأولاد على الصلاح والهداية يكون في موازين العبد يوم القيامة فهو من سعيه وكسبه في الدنيا، ويجد أثرها وهو في حياته ببرهم له وخدمتهم إياه، وبعد وفاته ببرهم بدعائهم واستغفارهم له، فبرُّ الولد بوالديه لا ينقطع بوفاتهما، قال شيخنا ابن باز كُنْهُ: «الدعاء للوالدين والاستغفار لهما والصدقة عنهما من جملة البر بعد الموت»(۱).

وفي الحديث الذي أخرجه أحمد عن أبي هريرة ولله الله والله وال

فهذه سبعة من أبواب الخير المُشرعة لك - يا عبد الله - في حياتك وبعد مماتك، فاحرص على اغتنام ما تستطيعه منها.

نسأل الله أن يوفقنا لكل خير، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل.

<sup>(</sup>۱) «مجموع فتاوی ومقالات متنوعة» (۹/ ۳۶۸).

<sup>(</sup>۲) أحمد (۱۰۲۱۰)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۱۳٤٥٩)، وصححه ابن كثير في «تفسيره» (۷/ ٤٣٤).

۳۰ رسائل إلى زائر

-9(R)D--9(R)D-

# الرسالة الرابعة آداب السُّعاء

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن الله ﷺ خلق الخلق لعبادته، كما قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللهُولِيَّالِّذِي اللهُ ا

ومن أجلِّ صور التعبد لله ﴿ وَأَكرمها: إفراده بالدعاء (١)، وقد جاءا مقترنين في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الدَّعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللل

<sup>(</sup>۱) ينقسم الدعاء إلى: دعاء مسألة: وهو سؤال الله تعالى بأسمائه الحسنى ما ينفع الداعي وطلب كشف ما يضره، ودعاء عبادة: وهو التعبّد لله تعالى بمقتضى هذه الأسماء التي فيها ثناء على الله تعالى، وهذا النوعان متلازمان، قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «فعلم أن النوعين متلازمان فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة. وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة. وعلى هذا فقوله: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ مُعلى منهما فسرت الآية. قيل: أعطيه إذا مألئي. وقيل: أثيبه إذا عبدني».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۸۳۸٦)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۷۱٤)، وابن ماجه (۳۸۲۸)، وأبوداود (۳۸۲۸)، والترمذي (۲۹۲۹)، وقال حديث حسن صحيح، وصححه ابن حبان (۸۹۰)، والنووي في «الأذكار» (ص۳۸۷)، وشيخنا ابن باز «مجموع فتاوي ومقالات متنوعة» (۱/ ۱۵۰).

-0@jo-

والدعاء: هو التوجه إلى الله الله الله على رغبة ورهبة في تحقيق مطلوب يرجوه الداعي، أو دفع مكروه يخشاه.

وحقيقته: إظهار الافتقار إلى الله في والتبرؤ من الحول والقوة، وهو سمة العبودية، واستشعار الذلة البشرية، وفيه معنى الثناء على الله في ، وإضافة الجود، والكرم إليه (١).

والدعاء من أقوى الأسباب التي يجريها الله في لدفع المكروه، وحصول المطلوب، ولكن قد يتخلف أثره إما لضعف الدعاء لما فيها من العدوان، وإما لضعف همة الداعي وانصراف قلبه، وإما لحصول مانع من موانع الإجابة.

وللدعاء آداب ينبغي للداعي التأدب بها قبل أن يرفع سؤله إلى الله الله وليكون دعاؤه أحرى بالإجابة، ومنها:

الأول: الإخلاص، وهو من أعظم الآداب وأهمها، قال تعالى: ﴿ فَالَّهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [غافر: ١٤]، فدلت الآية أن الإجابة مُشْتَرطة بالإخلاص.

الثاني: الجزم في الدعاء، كما قال النبي عَلَيْ فيما أخرجه الشيخان: «لَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ، ارْحَمْنِي إِنْ شِئْتَ، ارْزُقْنِي إِنْ شِئْتَ، وَليَعْزِمْ مَسْأَلَتَهُ، إِنَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ، لَا مُكْرِهَ لَهُ»(٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «شأن الدعاء» للخطابي (ص٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧٤٧٧)، مسلم (٢٦٧٩) من حديث أبي هريرة رضي الم

-0(\$)0-

الثالث: اليقين بالإجابة، كما قال النبي عَيْكُ في الحديث الذي خرجه الشيخان: «أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي»(١).

فمن عظيم الأدب أن يظن العبدُ استجابة ربه لدعائه وتحققها، كما جاء في الحديث: «ادْعُوا اللَّهَ وَأَنْتُمْ مُوقِنُونَ بِالإِجَابَةِ»(٢).

ومن دعا الله وهو يعتقد أو يظن أن الله لا يستجب له فذلك هو القنوط من رحمة الله واليأس من روح الله، وهو من أعظم الكبائر.

ولذلك ينبغي للمرء أن يجتهد في القيام بما عليه موقنًا بأن الله يقبله ويغفر له لأنه وعد بذلك وهو لا يخلف الميعاد.

الرابع: رفع اليدين، وهو من جملة الآداب المستحبة التي كان يواظب عليها رسول الله عليهاً، وقد بلغت أحاديث هذا الأدب التواتر.

الخامس: اغتنام الأوقات والأماكن والأحوال الفاضلة التي يُستجاب فيها الدعاء، ومن ذلك: تحري ليلة القدر (٣)، وفي جوف

<sup>(</sup>١) البخاري (٧٤٠٥)، مسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة عظيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٤٨٩) والحاكم (١٨١٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ .

<sup>(</sup>٣) أخرج أحمد (٢٥٣٨٤) والترمذي (٣٥١٣) وقال حسن صحيح، والنسائي في «الكبرى» (٣١٠١)، وابن ماجه (٣٨٥٠)، عن عائشة ﴿ أنا قالت: يا نبي الله ، أرأيت إن وافقت ليلة القدر ما أقول؟ قال: تقولين: تَقُولِينَ: «اللهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌ تُجِبُّ الْمَغْوَ فَاعْفُ عَنِينَ»، وصححه الحاكم (١٩٤٢)، وابن القيم في «أعلام الموقعين» (٦/ ٣٢٠)، وشيخنا ابن باز في «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (١٥٧/٧٥).

-0(\$)0--0(\$)0-

الليل الآخر<sup>(۱)</sup>، وأدبار الصلوات قبل السلام أو بعده<sup>(۲)</sup>، وبين الأذان والإقامة<sup>(۳)</sup>، وفي السجود<sup>(1)</sup>، وآخر ساعة من يوم الجمعة<sup>(۵)</sup>، ووقت رمي الجمرات<sup>(۲)</sup>، والملتزم<sup>(۷)</sup>، والأحوال التي

- (۱) أخرج البخاري (۱۱٤٥)، ومسلم (۷۵۸) من حديث أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: «يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ: مَنْ يَسْتَغْفِرُنِى فَأَعْفِرَ لَهُ».
- (۲) أخرج الترمذي (۳٤۹۹)، والنسائي في «الكبرى» (۹۸۵٦) عن أبي أمامة، قال: قيل يا رسول الله: أي الدعاء أسمع؟ قال: «جَوْفَ اللَّيْلِ الآخِرِ، وَدُبُرَ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ»، وصححه الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (۲/ ۲۸٤).
- (٣) أخرج أحمد (١٢٥٨٤) وأبو داود (٥٢١)، والترمذي (٢١٢)، والنسائي في «الكبرى» (٣)، أخرج أحمد (٩٨١٢) وأبو داود (١٢٥٨)، من حديث أنس بن مالك عليه قال: قال رسول الله عليه (المُمَاءُ لَا يُرَدُّ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالْإِقَامَةِ»، وصححه ابن حبان (١٦٩٦)، والألباني في «إرواء الغليل» (١/٦٢٠).
- (٥) أخرج البخاري (٥٢٩٤)، ومسلم (٨٥٢) من حديث أبي هريرة ولله الله قال: قال أبو القاسم القاسم المجمّعة سَاعَةُ، لَا يُوَافِقُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ قَائِمٌ يُصَلِّي، فَسَأَلَ اللّه خَيْرًا إِلّا أَعْطَاهُ». وأرجح الأقوال أنها بعد العصر إلى غروب الشمس ينظر: «زاد المعاد» (٣٧٨/١)، «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (٦/ ١٢٥).
- (٦) أخرج البخاري من حديث ابن عمر ﷺ: «أن رسول الله ﷺ كان إذا رمى الجمرة التي تلي مسجد منى يرميها بسبع حصيات، يكبر كلما رمى بحصاة، ثم تقدم أمامها، فوقف مستقبل القبلة، رافعًا يديه يدعو، وكان يطيل الوقوف، ثم يأتي الجمرة الثانية، فيرميها بسبع حصيات، يكبر كلما رمى بحصاة، ثم ينحدر ذات اليسار مما يلي الوادي، فيقف مستقبل القبلة رافعًا يديه يدعو...».
- (V) الملتزم هو ما بين الحجر الأسود وباب الكعبة، والتزامه أي: وضع الدَّاعي صدره =

٣٤ رسائل إلى زائر

-0(A)O-

يكون فيها قلبه حاضرًا خشوعًا واضطرارًا وانكسارًا.

قال ابن القيم كُنُه: "وإذا جمع مع الدعاء حضور القلب وجمعيته بكليته على المطلوب، وصادف وقتًا من أوقات الإجابة الستة – وهي: الثلث الأخير من الليل، وعند الأذان، وبين الأذان والإقامة، وأدبار الصلوات المكتوبات، وعند صعود الإمام يوم الجمعة على المنبر حتى تقضى الصلاة من ذلك اليوم، وآخر ساعة بعد العصر – وصادف خشوعًا في القلب، وانكسارًا بين يدي الرب، وذلاً له، وتضرعًا، ورقّة، واستقبل الداعي القبلة، وكان على طهارة، ورفع يديه إلى الله، وبدأ بحمد الله والثناء عليه، ثم ثنى بالصلاة على محمد عبده ورسوله على ثم قدَّم بين يدي حاجته التوبة والاستغفار، ثم دخل على الله، وألحَّ عليه في المسألة، وتملَّقه ودعاه رغبة ورهبة، وتوسَّل إليه بأسمائه وصفاته وتوحيده، وقدم بين يدي دعائه صدقة، فإن هذا الدعاء لا يكاد يرد أبدًا، ولا

و وجهه وذراعيه وكفّيه عليه، ودعاء الله في بما تيسر له. أخرج أحمد (١٥٥٥)، وأبو داود (١٨٩٨) عن عبد الرحمن بن صفوان في حديث فتح مكة: "فرأيت النبي في قد خرج من الكعبة هو وأصحابه، وقد استلموا البيت من الباب إلى الحطيم، وقد وضعوا خدودهم على البيت، ورسول الله في وسطهم». وأخرج أبو دواد (١٨٩٩)، وابن ماجه (٢٩٦٢) عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، قال: طفت مع عبد الله فلما جئنا دبر الكعبة قلت: ألا تتعوذ؟ قال: "نعوذ بالله من النار»، ثم مضى حتى استلم الحجر وأقام بين الركن والباب، فوضع صدره ووجهه وذراعيه وكفيه هكذا وبسطهما بسطا، ثم قال: "هكذا رأيت رسول الله في يفعله». قال شيخنا ابن باز كله: "وقد روي عنه التزم الملتزم بين الركن والباب، ولكنها رواية ضعيفة، وإنما فعل ذلك بعض الصحابة رضوان الله عليهم. فمن فعله فلا حرج». "مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (٢٢/ ٢٢٢).

-0(\$)0--0(\$)0-

سيما إن صادف الأدعية التي أخبر النبي عَلَيْهُ أنها مظنة الإجابة، أو أنها متضمنة للاسم الأعظم»(١).

فإذا تحقق هذا الدعاء بآدابه وبانتفاء موانعه، فإن الله إما أن يستجب للعبد بتحقيق ما دعاه من أجله، أو يصرف الله تعالى عن الداعي من السُّوء مثل دعوته، أو أن يدَّخر له من الأجر مثلها.

أخرج أحمد والترمذي من حديث عبادة بن الصامت والله الله على الأرْضِ مُسْلِمٌ يَدْعُو اللّهَ بِدَعُوةٍ إِلّا رَسول الله عَلَى الأَرْضِ مُسْلِمٌ يَدْعُو اللّهَ بِدَعُوةٍ إِلّا اتّاهُ اللّهُ إِيَّاهَا أَوْ صَرَفَ عَنْهُ مِنَ السُّوءِ مِثْلَهَا مَا لَمْ يَدْعُ بِإِثْمٍ أَوْ قَطِيعَةِ رَحِمٍ»(٢).

ومما ينبغي التذكير به موانع إجابة الدعاء، وقد جاءت في السنة النبوية، فمنها: أن يدعو الداعي بإثم أو قطيعة، ومنها: أن يستبطئ الإجابة (٣)، ومنها: أنه لا يجزم في الدعاء (٤)، ومنها: أن

<sup>(</sup>۱) «الجواب الكافى» (ص١٢).

<sup>(</sup>٢) أحمد (٢٢٧٨٥)، الترمذي (٣٥٧٣)، وصححه الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب» (٢/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٣) أخرج مسلم (٢٧٣٥) من حديث أبي هريرة فَقَيْهُ قال: قال رسول الله عَقَيْهُ: «لَا يَزَالُ يُسْتَجَابُ لِلْعَبْدِ، مَا لَمْ يَدْعُ بِإِثْمِ أَوْ قَطِيعَةِ رَحِم، مَا لَمْ يَسْتَعْجِلْ» قيل: يا رسول الله ما الاستعجال؟ قال: «يَقُولُ: قَدْ دَعَوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ، فَلَمْ أَرَ يَسْتَجِيبُ لِي، فَيَسْتَحْسِرُ عِنْدَ ذَكُوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ، فَلَمْ أَرَ يَسْتَجِيبُ لِي، فَيَسْتَحْسِرُ عِنْدَ ذَكُوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ، فَلَمْ أَرَ يَسْتَجِيبُ لِي، فَيَسْتَحْسِرُ عِنْدَ ذَكُوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ اللهُ عَاءَ».

<sup>(</sup>٤) أخرج البخاري (٧٤٧٧) ومسلم (٢٦٧٩) من حديث أبي هريرة رضي عن النبي الله على إنْ شِئْتَ، ارْحُمْنِي إِنْ شِئْتَ، ارْزُقْنِي إِنْ شِئْتَ، وَلَيَعْزِمْ مَسْأَلَتُهُ، إِنَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ، لَا مُكْرِهَ لَهُ».

-9(A)O-

يكون مأكل الداعي ومشربه وملبسه حراماً (١)

هذه بعض الأسباب المانعة من الإجابة، وعليك - يا عبد الله الله سبحانه - أن تراجع نفسك وستجد أن السبب منك أنت، فإن الله سبحانه قال في كتابه: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوة الله عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوة الله إلا الله عَلَي الله الله الله على الله بقلبك، فعليك أن تدعو الله وتجتهد في ذلك، وأن تقبل على الله بقلبك، وتجتنب أسباب الحرمان من أكل الحرام، والإصرار على اقتراف المعاصى.

نسأل الله أن يوفقنا لخير الدعاء، وخير السؤال، وخير العمل، وأن يعفر لنا ولوالدينا ووالديهم.



<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم (۱۰۱۵) من حديث أبي هريرة رضي أن رسول الله على ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء: يا ربِّ، يا ربِّ، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك.

الرسالة الخامسة

-0(R)O-

#### الرسالة الخامسة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

أخرج البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة وَ الله على قال: قال رسول الله على: «يَقُولُ اللّهُ تَعَالَى: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي» (١) ، وفي رواية: «قَالَ الله عَلَى: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، فَلْيَظُنَّ بِي مَا شَاءَ» (٢) ، وفي رواية: «أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، إِنْ ظَنَّ بِي خَيْرًا فَلَه ، وَإِنْ ظَنَّ شَرًّا فَلَه » (٣).

فإحسان الظن بالله تعالى من أعظم الأعمال الصالحات، فإن ظن العبد بالله تعالى خيرًا وجد ذلك؛ إذا ظن العبد بالله تعالى أنه

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۰۰۵) مسلم (۲۲۷۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٦٠١٦) من حديث واثلة بن الأسقع ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٩٠٧٨) من حديث أبي هريرة صطفيه.

يغفر ذنبه، وأنه يقيل عثرته، وأنه يرفع درجته، وأنه يستر عورته وجد ذلك؛ لأن الله تعالى لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، وأمره قول، وفعله قول، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ وَكُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦].

وكلما كان العبد حَسَنَ الظن بالله، حسن الرجاء له، صادق التوكل عليه، فإن الله لا يخيب أمله فيه البتة، فإنه سبحانه لا يخيب أمل آمل.

ولذلك فإن العبد يعلم أن من أعظم ما يحصل به حسن الظن بالله تعالى هو تمام العلم والمعرفة به وبصفاته، وبكماله المطلق وأنه على كل شيء قدير، فإذا علم العبد بقدرة الله وقوته وإرادته وإحاطته وأنه على كل شيء قدير، وأنه لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم = علم أن الله تعالى من أسمائه الغفور، فيحسن الظن بالله تعالى أن سيغفر ذنبه مع التوبة والاستغفار.

قال ابن القيم كَلَّهُ: «حُسْن الظنِّ بالله هو حسن العمل نفسه، فإن العبد إنما يحمله على حسن العمل ظنه بربه أن يجازيه على أعماله، ويثيبه عليها، ويتقبلها منه. فالذي حمله على العمل حسن الظن، وكلما حسن ظنه حسن عمله، وإلا فحسن الظن مع اتباع الهوى عجز، كما في حديث الترمذي والمسند من حديث شداد بن

<u>-0(1)0-</u>

أُوس عن النبي عَلَيْ قال: «الْكَيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَّى عَلَى اللهِ».

وبالجملة: فحسن الظن إنما يكون مع انعقاد أسباب النجاح، وأما مع انعقاد أسباب الهلاك فلا يتأتى إحسان الظن»(١).

ولو ظن العبد بالله السوء وجد ذلك، قال تعالى: ﴿وَذَالِكُمْ ظَنُّكُمْ اللَّهِ السوء وجد ذلك، قال تعالى: ﴿وَذَالِكُمْ ظَنَّكُمْ اللَّهِ الْمَاتَ عَلَى اللَّهِ السوء فوجدوه.

قال الحسن البصري كَلَّهُ: «إنما عَمَلُ الناس على قدر ظنونهم بربهم، فأما المؤمن فأحسن بالله الظن فأحسن العمل، وأما الكافر والمنافق فأساءا الظن فأساءا العمل»(٢).

وقال تعالى في بيان عاقبة من أساء الظن به على، وأنه يعذب من أساء الظن به العذاب العظيم، قال تعالى: ﴿وَيُعَذِبَ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُشَرِكِينَ وَٱلْمُشَرِكِينَ وَٱلْمُشَرِكِينَ وَٱلْمُشَرِكِينَ وَٱلْمُشَرِكِينَ وَالْمُشَرِكِينَ وَالْمُسَانِ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَلَّالِمُ اللهِ طَنِ السوء وَلَيْنَ فَي اللهِ عَلَيْهِمْ وَلَيْنَالِهُ فَلْ السوء وَلَانَ عَاقِبَة أُمرِهُ سوء، وكان فَاذَا ظَنِ اللهِ طَنِ السّوء كان عاقبة أمره سوء، وكان فَاذَا ظَنِ الإنسان بالله ظن السوء كان عاقبة أمره سوء، وكان

<sup>(</sup>۱) «الجواب الكافي» (ص٤٩)، والحديث أخرجه أحمد (١٧١٢٣)، والترمذي (٢٤٥٩)، وابن ماجه (٤٢٦٠)، والحاكم (٧٦٣٩)، والبيهقي في «السنن» (٢٥١٤).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الطبري» (۲۰/ ٤٣١).

مستحقًا لغضب الله ولعنته، وأن الله تعالى يعد له العذاب المهين في النار وبئس المصير.

ومن إحسان الظن بالله تعالى: أن يعلم العبد أن الله تعالى مع أوليائه، وأن عاقبة التقوى خير، وأن العاقبة في الأمور كلها لأهل التقوى وأهل الإيمان في كل شأنهم وأمورهم، وأن الله تعالى ينصر من نصره ويعزُّ من أعزَّه، قال تعالى: ﴿كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَ أَنا وَوَلَي نَصُرُهُ وَلِي اللهِ عَالَى عَالَى اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِنَ الله وَوَلَي وَرُسُلِنَ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِن الله تعالى. ﴿ وَلَي نصر الله مَن يَنصُرُهُ وَإِن الله تعالى. الله لَقُوي عَزِيزُ ﴾ [الحج: ١٠]، وهذا من إحسان الظن بالله تعالى.

قال ابن الجوزي عَلَيْه: «اعلم أن صدق رجاء المؤمن لفضل الله عَلَيْ وجوده يوجب حسن الظن به، وليس حسن الظن به ما يعتقده الجهال من الرجاء مع الإصرار على المعاصي، وإنما مثلهم في ذلك كمثل من رجا حصادًا وما زرع، أو ولدًا وما نكح! وإنما العارف بالله عَلَيْ يتوب ويرجو القبول، ويطيع ويرجو الثواب»(١).

ومن مواطن حسن الظن بالله تعالى التي لا ينبغي للعبد أن يفارقه فيها: أوقات الشدائد والمحن وأعظمها الموت، وحلول المصائب في الأهل والمال والبدن، لئلا يقع بسبب عدم ذلك في الجزع والسخط.

<sup>(</sup>۱) «كشف المشكل من حديث الصحيحين» ( $\pi$ / $\pi$ )، وينظر: «الجواب الكافي» ( $\pi$ ).

-0(A)O-

أخرج مسلم من حديث جابر بن عبد الله رَسِّين قال: سمعت رسول الله رَسِّين قبل موته بثلاثة أيام: «لَا يَمُوتَنَّ أَحَدُكُمْ إِلَّا وَهُوَ يُحْسِنُ الظَّنَّ بِاللهِ رَبِّيُهُ»(١).

وفي حديث أنس وَ أن النبي عَلَيْهُ دخل على شاب وهو في الموت، فقال: «كَيْفَ تَجِدُكَ؟»، قال: والله يا رسول الله، إني أرجو الله، وإني أخاف ذنوبي، فقال رسول الله عَلَيْهُ: «لَا يَجْتَمِعَانِ فِي قَلْبِ عَبْدٍ فِي مِثْلِ هَذَا المَوْطِنِ إِلَّا أَعْطَاهُ اللَّهُ مَا يَرْجُو وَآمَنَهُ مِمَّا يَخَاف» (٢).

وقال تعالى في شأن الثلاثة الذين تخلفوا عن رسول الله ﷺ في غزوة تبوك: ﴿وَعَلَى ٱلثَّاكَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ فِي غزوة تبوك: ﴿وَعَلَى ٱلثَّالَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ ٱلفَّاسُهُمُ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ لِيَتُوبُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [التوبة: ١١٨].

فهؤلاء الصحابة - وهم كعب بن مالك، وهلال بن أمية، ومرارة بن ربيعة على الله على الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۸۷۷) من حديث جابر بن عبد الله هي قال النووي كنه: "ومعنى: "يُحْسِنُ الْظَنَّ بِاللهِ" أن يظن أن الله تعالى يرحمه، ويرجو ذلك، ويتدبر الآيات والأحاديث الواردة في كرم الله في وعفوه ورحمته، وما وعد به أهل التوحيد، وما ينشره من الرحمة لهم يوم القيامة». "المجموع» (٥/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٩٨٣)، وابن ماجه (٤٢٦١)، ورجَّح البخاري ﷺ في إرساله. «العلل الكبير» (ص١٤٢).

-0(\$)0--0(\$)0-

هذا الكرب، ولا مما يحذرون من عذاب الله إلا الله في ثم تفضل الله عليهم في فرزقهم الإنابة إلى طاعته، والرجوع إلى ما يرضيه عنهم لينيبوا إليه، ويرجعوا إلى طاعته والانتهاء إلى أمره ونهيه.

وفي حديث ابن مسعود رَفِيهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «مَنْ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ فَأَنْزَلَهَا بِاللهِ عَلَيْ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ فَأَنْزَلَهَا بِاللهِ عَلَيْ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ فَأَنْزَلَهَا بِاللهِ عَلَيْ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ مَنْ أَنْزَلَهَا بِاللهِ عَلَيْ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ مَا فَاقَةٌ فَأَنْزَلَهَا بِاللهِ عَلَيْ أَوْ غَنّى عَاجِل (١). أَوْ غَنّى عَاجِل (١).

فعليك - يا عبد الله - أن تحسّن ظنك بربك في كل أحوالك، فهو مالك الملك، وإذا أراد شيئًا قال له: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل:٥٠].

أسأل الله ﷺ أن يرزقنا حسن الظن به سبحانه، ويثبتنا على دينه، ويصلح نياتنا وأعمالنا.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳۸٦٩)، وأبو داود (۱٦٤٥)، والترمذي (۲۳۲٦)، وصححه أحمد شاكر في تعليقه على «المسند» (٥/ ٣٣٣)، وينظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٦٧٦/٦).

الرسالة السادسة

-0(\$)0--0(\$)0-

#### الرسالة السادسة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإنَّ من أعظم الواجبات ومن أجل المطلوبات: ما فرضه الله تعالى على عباده من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وامتدح الله تعالى هذه الأمة، ووصفها بالخيرية؛ لأمرها بالمعروف ونهيها عن المنكر.

قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتُنْهَوْنَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

وجعل الله تعالى من أخص خصائص أهل الإيمان أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر.

قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآ اَهُ بَعْضُ مَ أَوْلِيآ اَهُ بَعْضُ مَ أَوْلِيآ اَهُ بَعْضُ مَ أَوْلِيآ اَهُ بَعْضُ مَ أَلْمُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمُ اللهُ اللهَ عَزِينٌ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِينٌ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِينٌ حَكِيمُ اللهُ عَزِينٌ حَكِيمُ اللهُ اللهُ

فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أوجب الأعمال، وأفضلها، وأحسنها، والثواب فيه أكثر منه في التسبيح والتهليل؛ لأنَّ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فرض كفاية وقد يتعيَّن على

الإنسان، والتسبيح والتحميد والتهليل نوافل، ومعلوم أنَّ أجر الفرض أكثر من أجر النَّوافل.

والتهاون في هذا الشعيرة العظيمة من أسباب سخط الله تعالى ومقته.

ولذلك فإن من مقتضيات الإيمان: أن يأمر الإنسان بالمعروف وينهى عن المنكر.

قال ﷺ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ»(١).

فلا يكون المؤمن مؤمنًا حتى يأمر بالمعروف بقدر الاستطاعة: إمَّا باليد إن كان ممن فوضهم ولي الأمر بذلك، وإمَّا باللسان، وإمَّا بالقلب عند العجر عن اللسان.

وما ذاك إلا أنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو قطب الدِّين الأعظم، وهو المهم الذي ابتعث الله له النبيين أجمعين؛ فما أرسلت الرسل إلا للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٩)، من حديث أبي سعيد الخدري رضي الم

-0(\$)0--0(\$)0-

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

قال ابن القيم كَلَّشُ: «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر [هو] الذي بعث الله به رسله، وأنزل به كتبه، ووصف به هذه الأمة، وفضَّلها لأجله على سائر الأمم التي أخرجت للنَّاس»(١).

فالدِّين قائم بهذا الأمر العظيم؛ لأن الدِّين إمَّا واجبات فيؤمر بها، وإمَّا منهيات فينهى عنها.

ومن مقتضى الولاية والأخوة الإيمانية: أنَّ المؤمن إذا وجد أخاه على شيء من تقصير في واجب أو فعل محرم، أن يأمره بالمعروف وينهاه عن المنكر، وكذلك يكون حال الإنسان مع من هم تحت يده من أولاده وزوجه، وكذلك مع زملائه وجيرانه وإخوانه من المسلمين، يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويعلم أن ذلك من الواجبات المتحتمات، وليس من الأمور المكملات، بل إن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من الأمور التي تستوجب غضب الله تعالى ومقته.

وعلى المؤمن وهو يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر أن يكون دافعه إلى ذلك الرغبة في تغيير المنكر وإظهار المعروف قيامًا بحق الله تعالى، ورحمة بإخوانه ورغبة في صرفهم عن الشر بالطريق الشرعى المناسب.

<sup>(</sup>۱) «الطرق الحكمية» (ص١٩٩).

-0(A)0--0(A)0-

وما أجملَ ما قال ابن رجب كليه: "واعلم أنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تارةً يحملُ عليه رجاء ثوابه، وتارة خوف العقاب في تركه، وتارة الغضب لله على انتهاك محارمه، وتارة النَّصيحة للمؤمنين، والرحمة لهم، ورجاء إنقاذهم مما أوقعوا أنفسهم فيه من التَّعرض لغضب الله وعقوبته في الدنيا والآخرة، وتارة يحملُ عليه إجلال الله وإعظامه ومحبته".

ومن أعظم الأمور التي تجعل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مقبولاً: الرفق في الأمر والنهي، والرِّفق: هو لين الجانب بالقول والفعل والأخذ بالأسهل وهو ضد العنف.

ومن أعظم صفات محمد عَلَيْ أنه رفيق بأمته، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِّ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيشُ عَلَيْكِمُ مَ بِاللَّهُ وَسَلَّمُ عَلَيْكُمُ بِاللَّهُ وَسَلَّمُ عَلَيْكُمُ بِاللَّهُ وَسَلَّمُ عَلَيْكُمُ بِاللَّهُ وَسَلَّمُ عَلَيْكُمُ بِاللَّهُ وَسَلَّمُ وَبَارِكُ عليه.

وقد سئل الإمام أحمد كله عن المسلم؟ قال: «يأمر بالرفق والخضوع». ثم قال: «إنْ أَسْمعوه ما يَكُره لا يَغْضبْ؛ فيكون يُريد يَنتصر لِنَفْسه» (٢)، فلا بد من الرفق عند الأمر، ولا بد من الحلم بعد الأمر.

<sup>(1) «</sup>جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» للخلال (ص٢٨).

<u>-0(&)0-</u>

فالرحمة بالخلق والرفق بهم مما جاءت به الشريعة، فعلى الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أيًا كان ممن فوَّضهم ولي الأمر، أو الأب في بيته، أو المسلم عندما يرى من المنكر ما يُفعل، أو يَرى من الواجبات ما تُرك أن يكون أمره ونهيه بالرفق واللين؛ لأن ذلك أدعى لقبول دعوته وأمره ونهيه.

قال شيخنا ابن باز كُنْهُ: «فالواجب على المسلمين أن يأمروا بالمعروف، وأن ينهوا عن المنكر بالكلام الطيب، والأسلوب الحسن، الذي يرغِّب في الحق، ويسبِّب قبوله، ولا ينبغي الشدة في هذا؛ لأنها قد تنفر من قبول الحق، فالآمر والناهي يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر بالأسلوب الحسن، والكلمات المناسبة، التي تدعو إلى قبول الحق، وترغب في الخضوع للاستجابة»(١).

مرَّ رجل على صلة بن أشيم قد أسبل إزاره، فَهمَّ أصحابه أن يأخذوه بألسنتهم أخذًا شديدًا فقال صلة: دعوه أكفكم أمره. فقال له: يا ابن أخ لي إليك حاجة. قال: وما حاجتك؟ قال: أُحِبُّ أن ترفع من إزارك. قال: نعم ونعمة عين، فرفع إزاره، فقال صلة لأصحابه: كان هذا أمثل مما أردتم، لو شتمتموه وآذيتموه شتمكم (٢).

<sup>(</sup>۱) «فتاوی نور علی الدرب» (۱۸/ ۳۳۰) بتصرف.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الطبقات الكبرى» (۷/ ۹۷)، «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» لابن أبي الدنيا (ص ۹۰). وصلة بن الأشيم ترجم له الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (۳/ ٤٩٧)، وقال: «الزاهد، العابد، القدوة، أبو الصهباء العدوي».

-0(\$)0--0(\$)0-

قال سفيان الثوري كله: «لا يأمر بالمعروف ولا ينهى عن المنكر إلا من كان فيه خصال ثلاث: رفيق بما يأمر، رفيق بما ينهى، عدل بما يأمر، عدل بما ينهى، عالم بما يأمر، عدل بيهى» (١).

فالآمر والناهي يتحرى الألفاظ الطيبة والأسلوب الحسن والرفق والحكمة؛ لأن ذلك أدعى لقبول الحق منه، فإن النفوس جبلت على النفرة من الغليظ الجافي، والقرب من الرفيق الرحيم.

نسأل الله أن يفقهنا في ديننا، وأن يجعلنا هداة مهتدين غير ضالين ولا مضلين.



<sup>(</sup>١) «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» (ص٢٤).

الرسالة السابعة ٩:

-0(A)D-

#### الرسالة السابعة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

ومن أسماء الله الحسنى: «العظيم»، قال تعالى: ﴿وَهُوَ الْعَلِيمُ الْعَظِيمِ وَمِكَ الْعَظِيمِ الْعَظِيمِ اللهِ العظيم وقال الله العظيم وقال المعلم المعلم والعظيم وقال العظيم والعظيم والعظيم والعظيم والعظيم والعظيم والعظيم وهو المستحق للتعظيم الله المعلم المعلم المعلم الله العظيم الذي لا أعظم منه، القادر على كل شيء، المالك لكل شيء، وكل شيء، وكل شيء تحت قهره وقدرته، الذي له الخلق والأمر، ولا

معقب لحكمه، الذي لا يمانع ولا يخالف، وما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن.

وَهُوَ الْعَظِيم بِكُل معنى يُوجب التَّ عُظِيمَ لَا يُحْصِيه مِنْ إِنْسَانِ(١)

قال تعالى: ﴿مَّا لَكُورُ لَا نُرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا ﴾ [نوح: ١٦]: أي ما لكم لا تعظمون الله تعالى (٢)، فهو سبحانه المستحق للتعظيم، ولذلك فإن العبد في الصلاة – وهي الصلة بين العبد وبين ربه – يخضع خضوع العبد الذليل لله العظيم، فيركع لله، والركوع هيئة تذلل وخضوع للعظيم سبحانه، ولذلك قال النبي عليه في بيان أن الركوع من مواطن تعظيم الرب: ﴿فَأَمَّا الرُّكُوعُ فَعَظِّمُوا فِيهِ الرَّبَ عَلَي الله تعالى، فناسب أن يكون الذكر المشروع فيه أن يقول العبد: ﴿سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيْمِ ﴾ (٤). فيعظم ربه سبحانه.

قال العلامة عبد الرحمن السَّعدي كَلَّهُ: «العظيم: الجامع لجميع صفات العظمة والكبرياء، والمجد والبهاء، الذي تحبه القلوب، وتعظِّمه الأرواح، ويعرف العارفون أن عظمة كل شيء – وإن جلَّت عن الصفة – فإنها مُضمحلِّة في جانب عظمة العلي العظيم»(٥).

<sup>(</sup>١) البيت رقم (٣٢٣٤) من «الكافية الشافية» لابن القيم كلُّه.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۲/ ۲۲۹)، «تفسير القرطبي» (۳۰۳/۱۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٤٧٩) من حديث ابن عباس رض الله عنهما.

<sup>(</sup>٤) أخرج مسلم (٧٢٢) في صلاة حذيفة رضي النبي الله الله الله النبي المعلى الله الله الله المعلى المعل

<sup>(</sup>٥) «تيسير الكريم الرحمن» (ص٩٥٤).

وقد جاء حبرٌ من أحبار اليهود إلى النبي عَلَيْهُ، فقال: إنا نجد أن الله يضع السماوات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والماء والثرى على إصبع، وسائر الخلائق على إصبع، ثم يقول: أنا الملك. فضحك النبي عَلَيْهُ حتى بدت نواجذه تصديقًا لخبر هذا الحبر، ثم قرأ قول الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ قَدْرِهِ وَالْمَا مُونَ مَطُويِتَ لَكُ بِيمِينِهِ وَالْمَا مُونَ مَطُويِتَ لَيُ بِيمِينِهِ وَالْمَا مُونَ مَطُويِتَ لَيُ اللهَ عَمَا يُشْرِكُون ﴾ [الزمر: ١٧] (١).

فالله هو العظيم، لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو وحده المستحق للتعظيم والتأله والخضوع والذل، لا ينازعه فيه أحد إلا انتقم الله منه كما جاء في الحديث القدسي: «الْكِبْرِياءُ رِدَائِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا، قَذَفْتُهُ فِي النَّارِ».

هو الذي خضعت له الرقاب، وذلت له الجبابرة، وعنت له الوجوه، وقهر كلَّ شيء ودانت له الخلائق، وتواضعت لعظمة جلاله وكبريائه وعظمته وعلوه وقدرته الأشياء، واستكانت وتضاءلت بين يديه وتحت حكمه وقهره (٢).

فتعظیم الله من أعظم العبادات وأجلها، وهو فرع من معرفة الله تعالى، فمن كان بالله أعرف كان ذلك من دواعى تعظیمه لله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨١١)، ومسلم (٢٧٨٦) من حديث ابن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>۲) «تفسیر ابن کثیر» (۳/ ۲۲٤).

<u>-000000</u>-

تعالى، فإذا علمت أن الله على كل شيء قدير، وأنه هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم؛ عظمت الله تعالى وقدَّرته حقَّ قدره.

قال تعالى وَمَن يُعَظِّمْ شَعَرَبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوى الْفَكُوبِ اللهِ عَالَى هو الأول فليس قبله شيء، وهو الأفروب الساحدة شيء، وهو الأخر فليس بعده شيء، وهو الظاهر فليس فوقه شيء، وهو الباطن فليس دونه شيء.

قال تعالى: ﴿ وَفُغِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ۚ [الزم: ٢٦] أخرج الطبري - بسند فيه ضعف عن أنس بن مالك وَ الله الله الله على قرأ الآية فقيل: من هؤلاء الذين استثنى الله يا رسول الله وَ قال: ﴿ جَبْرَائِيلُ وَمِيكَائِيلُ وَمِيكَائِيلُ وَمَلَكُ الْمَوْتِ مَنْ وَمَلَكُ الْمَوْتِ مَنْ الْمَوْتِ مَنْ الْمَوْتِ مَنْ الْمَوْتِ الْجَلالِ وَمَلَكُ الْمَوْتِ الْجَلالِ وَمَلَكُ الْمَوْتِ وَ قَالَ: يَا مَلَكُ الْمَوْتِ مَنْ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِي جِبْرِيلُ وَمِيكَائِيلُ وَمَلَكُ الْمَوْتِ ؛ قَالَ: يَقُولُ يَا مَلَكَ الْمَوْتِ ؛ قَالَ: ثُمَّ الْمَوْتِ ، قَالَ: فَيَقُولُ : سُبْحَانَكَ رَبِّي يَا ذَا الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَمَلَكُ الْمَوْتِ ، قَالَ: فَيَقُولُ : سُبْحَانَكَ رَبِّي يَا ذَا الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَمَلَكُ الْمَوْتِ ، قَالَ: فَيَقُولُ : يَا مَلَكَ الْمَوْتِ مَنْ بَقِيَ جِبْرِيلُ وَمَلَكُ الْمَوْتِ ، قَالَ: فَيَقُولُ : يَا مَلَكَ الْمَوْتِ ، قَالَ: فَيَقُولُ : يَا جَبْرِيلُ مَنْ بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْذَ فَيَقُولُ : يَا جَبْرِيلُ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْكَ رَبِّ يَا خَلَالَ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْكَ رَبِي يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِيَ جِبْرِيلُ وَالْهُ عَلَا الْجَالَ فَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِي جَبْرِيلُ ، سُبْعَانَكَ رَبِّ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِي جَبْرِيلُ ، سُبْعَالَ الْمُؤْتِ الْمَالِ وَالْإِكْرَامِ ، بَقِي جَبْرِيلُ ، سُبْعَالَ الْمُؤْتِ الْمَالِ وَالْمَالِكُ الْمَوْتِ الْمَالِلُ الْمِلْكِ الْمَالِكُ الْمَوْتِ الْمَالِعُ الْمَالِكُ الْمَالِكُ الْم

-0(A)0--0(A)0-

وَهُوَ مِنَ اللَّهِ بِالْمَكَانِ الَّذِي هُوَ بِهِ؛ قَالَ: فَيَقُولُ يَا جِبْرِيلُ لَا بُدَّ مِنْ مَوْتَةٍ؛ قَالَ: فَيَقُولُ: سُبْحَانَكَ رَبِّي مَوْتَةٍ؛ قَالَ: فَيَقَعُ سَاجِدًا يَخْفِقُ بِجَنَاحَيْهِ يَقُولُ: سُبْحَانَكَ رَبِّي تَبَارَكْتَ وَتَعَالَيتَ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ، أَنْتَ الْبَاقِي وَجِبْرِيلُ الْمَيِّتُ الْفَانِي (١).

فحقُّ الله أن تعظِّمه النفوس والقلوب المؤمنة، وأن تقدِّر الله حق قدره، ومن تعظيم الله:

أولاً: أن يوحِّد العبدُ اللهَ ﷺ حقَّ توحيده في ذاته وأفعاله وأسمائه وصفاته.

ثانيًا: أن يوقِّر العبدُ النبيَّ عَيْكَةٍ، ويحبَّه أكثر من نفسه وماله وأهله، وعلامة ذلك اتباع سنته وسلوك طريقه.

ثالثًا: أن يعظّم شعائر الإسلام التي فرضها الله على على عباده، والحرص على إقامتها، وأعظمها الصلاة، فيؤديها حيث ينادى بها، كما أمر بذلك رسول الله علي الله عليها.

رابعًا: أن يتجنب العبد مَحارمَ الله التي حرمها في كتابه وعلى لسان رسوله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبري» (۲۰/ ۲٤٥)، وأخرجه اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (۳۵) من حديث أبي هريرة شيخ. وينظر: «فتح الباري» (۲۱/ ۳۷۱). قال شيخ الإسلام ابن تيمية كله: «الذي عليه أكثر الناس أن جميع الخلق يموتون، حتى الملائكة، وحتى عزرائيل ملك الموت، وروي في ذلك حديث مرفوع إلى النبي كله، والله على قادر على أن يميتهم ثم يحييهم». «مجموع الفتاوى» (۲۱/ ۳٤).

-0(\$)0-

وبالجملة: فعلى قدر معرفة العبد بربّه يكون تعظيمه على في القلب، وأعرف الناس به: أشدهم له تعظيمًا وإجلالاً، واعلم أن روح العبادة هي في أمرين: الإجلال والمحبة، فإذا تخلى أحدهما عن الآخر فسدت هذه العبادة.

قال ابن القيم كَنْ : «استقامة القلب بشيئين: أحدهما: أن تكون محبة الله تعالى تتقدم عنده على جميع المحاب، فإذا تعارض حبّ تعالى الله وحب غيره سبق حب الله تعالى حب ما سواه، فرتب على ذلك مقتضاه. وما أسهل هذا بالدعوى وما أصعبه بالفعل! فعند الامتحان، يكرم المرء أو يهان. وما أكثر ما يُقدِّم العبد ما يحبه هو ويهواه، أو يحبه كبيره وأميره وشيخه وأهله على ما يحبه الله تعالى، فهذا لم تتقدم محبة الله تعالى في قلبه جميع المحاب، ولا كانت هي الحاكمة عليها، المؤمرة عليها، وسنة الله تعالى فيمن هذا شأنه أن يُنكِّد عليه محابَّه، ويُنغِّصها عليه، فلا ينال شيئًا منها إلا بنكد وتنغيص، جزاء له على إيثار هواه وهوى من يعظّمه من الخلق أو يحبَّه على محبة الله تعالى.

الأمر الثاني الذي يستقيم به القلب: تعظيم الأمر والنهى، وهو ناشئ عن تعظيم الآمر الناهي، فإن الله تعالى ذمَّ من لا يعظّم أمره ونهيه، قال الله : ﴿مَّا لَكُمُ لَا نُرْجُونَ لِللهِ وَقَالًا ﴿ قَالَ الله تَعْلَمُ اللهُ تَعْلَمُ اللهُ عَظْمة. وما أحسن ما قال شيخ ما لكم لا تخافون لله تعالى عظمة. وما أحسن ما قال شيخ

الإسلام- يعني أبا إسماعيل الهروي(١) - في تعظيم الأمر والنهي: «هو أن لا يُعارضًا بترخيصٍ جافٍ، ولا يُعرَّضا لتشديدٍ غالٍ، ولا يحملا على علةٍ تُوهنُ الانقياد».

ومعنى كلامه: أنّ أول مراتب تعظيم الحقّ على: تعظيم أمره ونهيه، وذلك لأن المؤمن يعرف ربه على برسالته التي أرسل بها رسول الله على إلى الناس كافة، ومقتضاها الانقياد لأمره ونهيه، وإنما يكون ذلك بتعظيم أمر الله على واتباعه، وتعظيم نهيه واجتنابه، فيكون تعظيم المؤمن لأمر الله تعالى ونهيه دالاً على تعظيمه لصاحب الأمر والنهي، ويكون بحسب هذا التعظيم من الأبرار المشهود لهم بالإيمان والتصديق، وصحة العقيدة والبراءة من النفاق الأكبر»(٢).

نسأل الله أن يجعلنا ممن يعظمونه حق تعظيمه، وأن يغفر لنا زللنا، وإسرافنا في أمرنا.



<sup>(</sup>۱) وهو صاحب كتاب: «منازل السائرين» الذي شرحه ابن القيم كلله في كتابه: «مدارج السالكين»، وانظر كلامه هناك (۳/ ۳۲۰).

<sup>(</sup>٢) «الوابل الصيب» (ص١٥).

-00000

## الرسالة الثامنة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فقد أخرج أحمد وابن ماجه والترمذي وغيرهم أن رسول الله ﷺ قال: «نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأً سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهَا وَحَفِظَهَا وَبَلَّغَهَا، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، ثَلَاثُ لَا يُغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِم: إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِلَّهِ، وَمُنَاصَحَةُ أَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ، وَلُزُومُ جَمَاعَتِهِم، فَإِنَّ الدَّعْوَةَ تُحِيطُ مِنْ وَرَائِهِمْ»(١).

هذا الحديث الصحيح رواه أكثر من عشرين صحابيًا، وعدَّه بعضُ أهل العلم من الأحاديث المتواترة (٢)، وقال عنه ابن القيم كَلَّهُ: «لو لم يكن في فضل العلم إلا هذا وحده لكفى به شرفًا» (٣).

فقد دعا له النبي ﷺ بنضارة الوجه، أي: أن يكون حسن الوجه وبهيًا وجميلًا، قال العلماء: وفيه دلالة أيضًا على جمال

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۳۳۰)، وابن ماجه (۳۰۰۱)، والترمذي (۲٦٥٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ص٣٣).

<sup>(</sup>٣) «مفتاح دار السعادة» (١٩٦/١).

-0(\$)0--0(\$)0-

الباطن وحسنه؛ لأن نضارة الوجه لا تكون إلا إذا كان القلب سعيدًا ومسرورًا ومبتهجًا، ولذلك قال تعالى: ﴿فَوَقَنَهُمُ اللّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْمُؤمِرًا وَمُبْتُورًا وَالإِنسَانَ: ١١]: فالنضرة في الظاهر أي في الوجه، والسرور في الباطن أي في القلب(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: «قال سفيان بن عيينة: «لا تجد أحدًا من أهل الحديث إلا وفي وجهه نضرة؛ لدعوة النبي عليه من أهل العلم في القديم والحديث يعظمون نَقَلة الحديث؛ حتى قال الشافعي في القديم والحديث رجلًا من أهل الحديث فكأني رأيت رجلاً من أصحاب النبي عليه وإنما قال الشافعي هذا؛ لأنهم في مقام الصحابة من تبليغ حديث النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي النبي المنه في مقام الصحابة من تبليغ حديث النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي ا

فيجب على المسلم أن يَعي حديث النبي عَلَيْ الله ويفهمه ويدرك معناه، ثم يبلّغه إلى الناس، فتبليغ حديث النبي عَلَيْ من أعظم الواجبات على كل من سمع حديثه عَلَيْ ، فمراتب العلم أربعة:

المرتبة الأولى: سماع العلم.

المرتبة الثانية: عقله وفهمه وإدراكه.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير الطبري» (۲۳/ ٥٤٩)، «تفسير البغوي» (۸/ ٢٩٥)، «تفسير القرطبي» (۹۱/ ۱۳۵)، «جامع الرسائل» لابن تيمية (۱/ ۷۰).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوی» (۱/۱۱).

-0(A)O-

المرتبة الثالثة: تعاهده بالحفظ والمدارسة لئلا ينفلت منه. المرتبة الرابعة: النشر والبث والتبليغ للناس.

فإذا عمل الإنسان ذلك كان مشمولًا بدعوة النبي عَلَيْهُ له بنضارة وجهه (١).

وقوله على الغِلُّ عَلَيْهِنَّ قُلْبُ مُسْلِم»، أي لا يكون الغِلُّ فَلَيْهِنَّ قُلْبُ مُسْلِم»، أي لا يكون الغِلُّ في قلب مسلم إذا كان فيه هذه الخصال الثلاث، فتتنافى هذه الخصال مع الغل والحقد والحسد وفساد القلب، وهي خصال عظيمة حري بالمسلم أن يتأملها:

الخصلة الأولى: إخلاص العمل لله، فمن كان مخلصًا لله في عمله، فلم ينظر إلى كلام الناس، ولم يتطلع إلى شيء من زخارف الدنيا كالثناء والمدح، ولم يرد أن يصل إلى منزلة من منازل الدنيا، فسلم قلبه من الاشتغال بالغلِّ والحقد والحسد لغيره، فهذا القلب الخالي من مثل هذه الأمور هو قلب صاف وسليم، ومستبشر ومسرور؛ لأنه أخلص لله، فلا يعمل العمل إلا لله تعالى.

الخصلة الثانية: مناصحة أئمة المسلمين، فالنصح لأئمة المسلمين من أعظم أسباب صفاء القلوب وصلاحها وسلامتها من الغلّ؛ لأن بعض الناس أُشرب قلبُه ببغض ولاة الأمور والدعاء عليهم وكراهية ظهورهم، وهذا قلب قد اشتغل بالغل، والنصح لولى الأمر يقتضى أمور:

<sup>(</sup>۱) «مفتاح دار السعادة» (۱/۱۹۲).

الأمر الأول: السمع والطاعة لأئمة المسلمين في المنشط والمكره - أبرارًا كانوا أو فجارًا - في المعروف.

الأمر الثاني: الدعاء لهم، فإن القلب السليم الصافي هو الذي يدعو لأئمة المسلمين؛ لأن بصلاحهم صلاح العباد والبلاد.

الأمر الثالث: محبة الخير لهم، بنصحهم بالطريق الشرعي، وتحذيرهم من الشر؛ لأنه يود لهم الخير.

أما كراهيتهم، أو الدعاء عليهم، أو إظهار عيوبهم ومثالبهم، فإن ذلك لا يكون إلا من قلب يحمل الغل.

الخصلة الثالثة: لزوم جماعة المسلمين، فلا يكون المؤمن سليم الصدر - حقًا - إلا إذا كان ملازمًا لجماعة المسلمين محبًا لهم، فيحب لهم الخير.

فهذا القلب الذي امتلأ بمحبة ولاة الأمور وطاعتهم في المعروف، ونصح لهم بالدعاء، وأحب جماعة المسلمين ولزم أمرهم جماعتهم قد نفذ وصية النبي على لما سأله حذيفة: فما تأمرني إن أدركت ذلك؟ قال: «تَلْزَمُ جَمَاعَةَ المُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُم»(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ: "وهذه الثلاث تجمع أصول الدين وقواعده وتجمع الحقوق التي لله ولعباده، وتنتظم مصالح الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٦٠٦)، ومسلم (١٨٤٧).

-0(\$)0-

وبيان ذلك: أن الحقوق قسمان: حق لله وحق لعباده، فحق الله: أن نعبده ولا نشرك به شيئًا، وهذا معنى إخلاص العمل لله.

وحقوق العباد قسمان: خاص وعام؛ أما الخاص فمثل بِرِّ كل إنسان والديه، وحق زوجته وجاره؛ فهذه من فروع الدين؛ لأن المكلف قد يخلو عن وجوبها عليه؛ ولأن مصلحتها خاصة فردية.

وأما الحقوق العامة فالناس نوعان: رعاة ورعية؛ فحقوق الرعاة: مناصحتهم، وحقوق الرعية: لزوم جماعتهم؛ فإن مصلحتهم لا تتم إلا باجتماعهم، وهم لا يجتمعون على ضلالة؛ بل مصلحة دينهم ودنياهم في اجتماعهم واعتصامهم بحبل الله جميعًا؛ فهذه الخصال تجمع أصول الدين "(۱).

وتأمل قوله على: «فَإِنَّ الدَّعْوَةَ تُحِيطُ مِنْ وَرَائِهِمْ» فستجد أن هذه الجملة من أوجز العبارات وأفضلها وأفخمها معنى، فدعوة الإسلام تحيط بهم من ورائهم كالحائط والسياج الذي يمنع أهل الشَّرِ وأعداء الإسلام من الدخول إليهم، وأيضًا من معانيها: أن دعاء المسلمين يحيط به ويشمله، فيكون بذلك حائزًا على فضل دعاء المسلمين له (٢).

نسأل الله أن يبصرنا في أمور ديننا، ويصلح قلوبنا، ويطهرها من النفاق، وأن يحيينا على التوحيد والسنة.

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوى» (۱/ ۱۸).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مفتاح دار السعادة» (۱/ ۲۰۰).

الرسالة التاسعة

-9(\$)D-

#### الرسالة التاسعة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فسورة العصر موجزة في ألفاظها وكلماتها، عظيمة في معانيها ودلالاتها، ولو تفكر الناس في هذه السورة لكفتهم، فقد اشتملت على بيان أسباب الربح وأسباب الخسران.

قال تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَّرٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ﴾ [العصر: ١ - ٣].

فالرابحون هم الذين تخلقوا بهذه الأخلاق الأربعة: الإيمان، والعمل الصالح، والتواصي بالحق، والتواصي بالصبر. هؤلاء هم الرابحون في الدنيا والآخرة.

قوله تعالى: ﴿وَٱلْعَصِّرِ ﴾: أقسم الله تعالى بالعصر وهو الدهر، والله تعالى إذا أقسم بشيء دلَّ ذلك على عِظم هذا المقسوم به، والتنويه بشأنه (١)، وإنما أقسم بالدهر لأن فيه عبرة للناظر من مرور

-0(1)0-

الليل والنهار على تقدير لا ينخرم، وهذا ولا شك فيه دلالة على أن الوقت عظيم، وهو حياة الإنسان، كما قيل:

والْوَقْتُ أَنْفَسُ مَا عُنِيَتَ بِحِفْظِهِ وِأَرَاهُ أَسْهَلُ مَا عَلَيْكَ يَضِيْعُ

وتجد بعض الناس يُضيِّع الوقت، ويقول: أقطِّع الوقت، وما درى أن الوقت هو حياته ومستودع عمله، إن صالحًا فصالح، وإن غير ذلك لقي ما عمل.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ ﴾: المقصود بالإنسان جنس الإنسان، فكل الإنسان في خسارة إلا من استثني، وجاء الله بحرف الظرفية ﴿فِي ﴾، وهذا فيه دلالة على أن الخسارة محيطة به من كل جانب، ومنغمس فيها، وهذا كقوله ﴿ : ﴿ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴾ والتين:٥]، ثم استثنى ﴿ من الخسارة من كمَّل نفسه بأربعة أمور، ومن لم يكن مُتصفًا بما استثناه كان مذمومًا بحسب تقصيره.

أولها: الإيمان، فقال عَلَى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾، والإيمان أصل الدين وهو الإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره.

ثانيها: عمل الصالحات، فقال ﴿ : ﴿ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ ، أي: عملوا الأعمال الصالحة، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن فَيَ عَمِلَ صَلِحًا مِّن فَكَ عَمِلَ صَلِحًا مِّن فَكَ عَمِلَ صَلِحًا مِّن فَكَ عَمِلَ الصالحة فَيُوا فَا طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَ هُمَ أَجُرَهُم فَرَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]: فمن عمل الصالحات كان

-0(\$)0--0(\$)0-

فلاحه ونجاحه وسعادته في الدنيا والآخرة، فيعيش الحياة الطيبة في دنياه، ويسعد في أخراه.

ثالثها: التواصي بالحق، فقال على: ﴿وَتَوَاصَوا بِالْحَق، فإن من مقتضيات الإيمان والعمل الصالح: التواصي بالحق، أي: أن يدعو الإنسان إلى هذا الطريق المستقيم من الإيمان والعمل الصالح، فيكون غيثًا يغيث الناس وينفعهم، ويدعوه إلى هذا الإيمان والعمل الصالح، فلا يكون مقتصرًا على نفسه وإنما ينفع غيره، ولا يكون النفع إلا بالتواصي بدعوة الناس، وبيان الحق لهم وترغيبهم فيه وحثهم عليه، وتحذيرهم من الشر ومن أسباب الخسران في الدنيا والآخرة.

رابعها: التواصي بالصبر، فقال في : ﴿وَتَوَاصُواْ بِالصَّبْرِ ﴾، أي: أنه مع التواصي بالحق يحتاج الإنسان أن يتواصى مع إخوانه بالصبر، وأن يتحلّى بالصبر، فإن طريق البيان والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والدعوة إلى الله تعالى تحتاج مصابرة، قال تعالىي: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتّقُوا اللّه لَعَالَى عَالَمُ مُ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠]، ولا يكون الإنسان قادرًا على الدعوة إلا إذا صبر على ذلك وتحمل من أجلها المكاره، وهكذا الإيمان يحتاج إلى صبر، والعمل الصالح يحتاج إلى صبر، والتواصي بالحق والصبر عليه يحتاج إلى صبر، والدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يحتاج إلى صبر، ولذلك أمر والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يحتاج إلى صبر، ولذلك أمر

-0(Q)0--0(Q)0-

الله تعالى نبيه وهو سيد الداعين إلى الله بالصّبر، فقال: ﴿فَاصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴿ [الأحقاف: ٣٥]، فأولو العزم من أعظم صفاتهم أنهم أهل صبر، وقال تعالى على لسان لقمان: ﴿يَنْبُنَى اَقِمِ الصّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِاللّمَعْرُوفِ وَائه عَنِ اللّمُنكرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ اللّهُ مُؤرِ ﴾ [لقمان: ١٧].

قال شيخنا ابن باز كَنْهُ: "وعلى حسب قيام العبد بهذه الأمور الأربعة يكون فلاحه، وتكون نجاته، ويكون أيضًا ربحه، وكلما نقص منها شيء حصل له من الخسران بقدر ذلك، فالرابح الكامل هو الذي استوفاها بكمالها، وحقَّق إيمانه، وكمَّل إيمانه، وجاهد نفسه لله حتى أدى الواجب، وترك المحرم، ونصح لإخوانه وتواصى معهم بالحق والصبر عليه، ومن قصَّر في شيء من ذلك صار له من الخسران بقدر ذلك»(۱).

أسأل الله أن يثبتنا على الإيمان والعمل الصالح، وأن يرزقنا التواصي بالحق والتواصي بالصبر.



<sup>(</sup>۱) «حدیث المساء» (ص۱٦۸).

الرسالة العاشرة

-0(A)O-

#### الرسالة العاشرة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فلقد أرسل الله في محمدًا على بدين الإسلام الكامل، وكان من الأصول العظيمة لهذا الدين: محو آثار الجاهلية الجهلاء، وإبطال كل ما كان من أمورها، وعادات أهلها التي لا تتفق مع هذه الشريعة العظيمة، وأعظم ذلك: الشرك بنوعيه الأكبر والأصغر.

ومن تلك الأمور التي جاءت الشريعة بإبطالها ما أخرجه البخاري ومسلم من حديث

أبي هريرة رضي قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «لَا عَدْوَى وَلَا طِيرَةَ، وَلَا هَامَةً وَلَا صَفَرَ»(١).

فهذه أربعة اعتقادات جاهلية أبطلتها الشريعة المحمدية؛ لما فيها من تعلُّق بغير الله هُ وضعف توكل على الله هُ وهي من الاعتقادات المنافية لكمال التوحيد الواجب لكونها من إلقاء الشيطان وتخويفه ووسوسته.

أولها: العَدوى، وهي انتقال المرض من المريض إلى

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۰۷)، مسلم (۲۲۲۰).

الصحيح. والمقصود من ذلك إبطال ما يعتقده أهل الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى، وأن هذه الأمور تُعدي بطبعها، وإلا فقد يجعل الله - بمشيئته - مخالطة الصحيح للعليل سببًا لانتقال المرض أو العلة إليه، فكل ذلك بتقدير الله تعالى، ولهذا قال على في تمام الحديث: «وَفِرَ مِنَ المَجْذُومِ كَمَا تَفِرُ مِنَ الأَسَدِ»، وقال على في تمام الحديث: «وَفِرَ مِنَ المَجْذُومِ كَمَا تَفِرُ مِنَ الأَسَدِ»، وقال على في الطاعون: «إذا سَمِعْتُمْ بِهِ بِأَرْضٍ فَلَا تَقْدَمُوا عَلَيْهِ، وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ بِهَا فَلَا تَخْرُجُوا فِرَارًا مِنْهُ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٧١)، ومسلم (٢٢٢١) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٧٣٠)، ومسلم (٢٢١٩) من حديث عبد الرحمن بن عوف والقرق بين الفأل الحسن والطيرة: أن الفأل الحسن لا يخلُّ بعقيدة الإنسان ولا بعقله، وليس فيه تعليق القلب بغير الله، بل فيه ما يضاد الطيرة من النشاط والسرور.

<sup>(</sup>٣) أخرج البخاري (٥٧٧٦) ومسلم (٢٢٢٤) من حديث أنس بن مالك رضي عن النبي على الله عن النبي على الله عن النبي على الله عنه الله عنه

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٣٩١٩)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٦٥٢١).

-0(\$)0--0(\$)0-

قال ابن القيم كيّله: «فمن استمسك بعروة التوحيد الوثقى، واعتصم بحبله المتين وتوكل على الله؛ قطع هاجس الطيرة من قبل استقرارها، وبادر خواطرها من قبل استمكانها. قال عكرمة: كنا جلوسًا عند ابن عباس فمرَّ طائر يصيح، فقال رجل من القوم: خير خير، فقال له ابن عباس: «لا خير ولا شر»، مبادرة بالإنكار عليه؛ لئلا يعتقد له تأثيرًا في الخير أو الشر»(۱).

الثالث: الهَامَة، وهي طير من طيور الليل، كانوا في الجاهلية يتشاءمون بها إذا وقعت على بيت أحدهم، يقول: نعت إليَّ نفسي، أو أحدًا من أهل داري، فجاء الحديث بنفي ذلك وإبطاله.

الرابع: صَفَر، وهو الشهر المعروف الذي يلي المحرم، وكان من اعتقادات أهل الجاهلية في شهر صفر أنه شهر شؤم، فلا يسافرون ولا يتزوجون فيه! وصفر لم يرد في ذمّه ولا في مدحه حديث صحيح عن النبي عَلَيْ ، وإنما هو شهر من الشهور كسائر الشهور، وهو وقت من الأوقات لا ينسب إليه خير ولا شر.

فأبطل النبي عَلَيْ في هذا الحديث هذه المعتقدات الفاسدة؛ لأنه لا ينسب لمخلوق - إنسان أو جان أو زمن أو غيره - فعل بذاته يفعله في تقدير الأقدار، سواء في جلب منفعة أو دفع مضرة، فيما لا يقدر عليه إلا الله تعالى، فإن الذي يقدر الأقدار من خير أو

<sup>(</sup>۱) «مفتاح دار السعادة» (۳/ ۱٤۸۹).

شر هو الله تعالى، فإذا نسب الإنسان إلى وقت من الأوقات أو إلى شهر من الشهور أو طائر من الطيور أن له فعلاً بذاته في ضرر أو شر أو ابتلاء، فإنه نسب إليه شيء مما اختص الله تعالى به.

ولذلك جاء في الحديث القدسي: «يُؤذِينِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُّ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ، بِيَدِي الأَمْرُ أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَار»(١)، فبعض الناس يسب يومه أو شهره أو سنته، فهو قد نسب هذا الفعل الذي جاءه من شر إلى هذا الوقت الذي سبه، وهذا إنما يسب الله تعالى؛ لأنه هو الذي قدر هذا الأمر وقضاه، فاعتقاد أن يومًا من الأيام أو شهرًا من الشهور فيه ذم أو شر أو ابتلاء أو شؤم، فهو اعتقاد جاهلي يقدح في عقيدة الإنسان وتوحيده لله تعالى.

قال العلامة عبد الرحمن السعدي كلله: «وأما الطيرة فإنه إذا عزم على فعل شيء من ذلك من الأمور النافعة في الدين أو في الدنيا، فيرى أو يسمع ما يكره أثّر في قلبه أحد أمرين، أحدهما أعظم من الآخر:

أحدهما: أن يستجيب لذلك الدَّاعي فيترك ما كان عازمًا على فعله أو بالعكس، فيتطير بذلك وينكص عن الأمر الذي كان عازمًا عليه، فهذا – كما ترى – قد علَّق قلبه بذلك المكروه غاية التعليق وعمل عليه، وتصرف ذلك المكروه في إرادته وعزمه وعمله، فلا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٢٦)، ومسلم (٢٢٤٦) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

شك أنه على هذا الوجه أثَّر على إيمانه وأخلَّ بتوحيده وتوكُّله، ثم بعد هذا لا تسأل عما يحدثه له هذا الأمر من ضعف القلب ووهنه وخوفه من المخلوقين، وتعلقه بالأسباب وبأمور ليست أسبابًا، وانقطاع قلبه من تعلقه بالله، وهذا من ضعف التوحيد والتوكل، ومن طرق الشرك ووسائله، ومن الخرافات المفسدة للعقل.

الأمر الثاني: ألّا يستجيب لذلك الداعي، ولكنه يؤثر في قلبه حزنًا وهمًا وغمًا، فهذا وإن كان دون الأول، لكنه شر وضرر على العبد، وضعف لقلبه وموهن لتوكله، وربما أصابه مكروه فظن أنه من ذلك الأمر فقوي تطيره، وربما تدرج إلى الأمر الأول.

فهذا التفصيل يبين لك وجه كراهة الشارع للطيرة وذمها، ووجه منافاتها للتوحيد والتوكل. وينبغي لمن وجد شيئا من ذلك، وخاف أن تغلبه الدواعي الطبيعية أن يجاهد نفسه على دفعها ويستعين الله على ذلك، ولا يركن إليها بوجه ليندفع الشر عنه»(١).

ومن أعظم الطاعات وأجلها توحيد الله الله وإخلاص العبادة له، فما عبد الله الله بأعظم ولا أجل من التوحيد، ولا عصي بأعظم ولا أخطر من الشرك به سبحانه.

نسأل الله أن يحيينا على التوحيد، وأن يميتنا عليه، وأن يحشرنا في زمرة الموحدين مع إمامهم عليه.

<sup>(</sup>۱) «القول السديد» (ص١٠٦).

٧٠ رسائل إلى زائر

-OCTO-

## الرسالة الحادية عشرة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فقد جاءت الشريعة الإسلامية بالدعوة إلى التآلف والاجتماع، وحذَّرت من الفرقة والاختلاف.

وأعظم مقاصد الشريعة: اجتماع المسلمين، ووحدة كلمتهم، وائتلاف صفهم.

وقد أمر الله ﷺ بالاجتماع، وحذَّر من الاختلاف.

قال الله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبَٰلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، فانظر إلى هذا الأمر العظيم حيث أمر الله ﷺ بالاعتصام بحبله، وحبل الله: كتاب الله، وحبل الله: كتاب الله، وحبل الله: جماعة المسلمين، وحبل الله: الطاعة والجماعة (١٠).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير ابن أبي حاتم» (۷۲۳/۳)، «تفسير السمعاني» (۱/ ٣٤٥)، «المحرر الوجيز» (۱/ ٤٨٣).

-0(Q)0-

ثم قال الله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنْتُمُ أَعُدَآءَ فَأَلّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَّبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، كان الناس في عداوات، وكانوا في اختلاف وتفرُّق، فجاء الله بالإسلام ومنَّ الله به على هذه الأمة؛ فأصبحوا إخواناً متحابين متوادين.

ولذلك قال النبي عَلَيْهُ يوم تحدث بعض الصحابة من الأنصار ولذلك قال النبي عَلَيْهُ يوم تحدث بعض الصحابة من الأنصار، أَلَمْ أَجِدْكُمْ وَلَيْهُ عن شيء وجدوه في أنفسهم: «يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ، أَلَمْ أَجِدْكُمْ فَلَلّاً، فَهَدَاكُمُ اللهُ بِي؟ وَعَالَةً، فَأَغْنَاكُمُ اللهُ بِي؟ وَمُتَفَرِّقِينَ، فَجَمَعَكُمُ اللهُ بِي؟» فكانوا يقولون: «الله ورسوله أَمَنُّ»(١).

ثم حذر ﷺ من التفرق والاختلاف فقال: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَتِيكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥]، فنهى عن التفرق والاختلاف؛ لأنهما شر وفتنة وضلال.

والله وَ أمر بالاعتصام بالدين وبجماعة المسلمين؛ ولذلك وعظ النبي وَ أصحابه موعظة بليغة؛ كما جاء في حديث العرباض بن سارية، وَ الله وعظنا رسول الله والله والله والله والله العد صلاة الغداة موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب، فقال رجل: إن هذه موعظة مودع فماذا تعهد إلينا يا رسول الله؟ قال: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللّهِ وَالسَّمْعِ وَالطّاعَةِ، وَإِنْ عَبْدُ حَبَشِيٌّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ فَمَنْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ فَمَنْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ فَمَنْ يَرَى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٣٣٠)، ومسلم (١٠٦١).

أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»(١).

فقد جمع على في هذه الوصية كل خير لأصحابه ولإخوانه من بعدهم، فهي تجمع خيري الدنيا والآخرة في علاقة المسلم مع ربه وعلاقته بالمجتمع والأمّة من حوله: «تَقْوَى اللهِ» في كل حقوق الله في ، وإقامة حدوده، «والسّمع والطّاعَة» لولاة الأمر، لما في السّمع لهم من حفظ نظام المجتمع، وحقن الدماء، وصيانة الأموال، والحفاظ على الأعراض؛ لأنّ الخلاف وعدم السمع والطاعة سيؤدي إلى شقاق ونزاع، ثم إلى قتال يفسد حال البلاد كما هو مشاهد في بعض الدول؛ نسأل الله العافية.

ولذا كان يأمر ﷺ بالسمع والطاعة لكل أمير يرسله، ينصحه هو بتقوى الله، ويوصي أصحابه بالسمع والطاعة.

قال ابن رجب عَلَهُ: "وأمّا السّمع والطاعة لؤلاة أُمور المسلمين، ففيها سعادةُ الدُّنيا، وبها تنتظِمُ مصالحُ العباد في معايشهم، وبها يستعينون على إظهار دينهم وطاعة ربِّهم، كما قال على صَلِيهُ: "إنَّ الناسَ لا يُصلحهم إلَّا إمام بَرُّ أو فاجر، إنْ كان فاجرًا عبدَ المؤمنُ فيه ربَّه، وحمل الفاجر فيها إلى أجله».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۲۷)، والترمذي (۲۲۷۱)، وابن ماجه ((27)، وصححه ابن الملقن في «البدر المنير» ((27))، وشيخنا ابن باز في «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» ((27))، والألباني في «إرواء الغليل» ((200)).

وقال الحسن في الأمراء: هم يلون من أمورنا خمسًا: الجمعة والجماعة والعيد والثغور والحدود، والله ما يستقيم الدين إلا بهم، وإن جاروا وظلموا، والله لما يصلح الله بهم أكثر مما يفسدون، مع أنَّ - والله - إنَّ طاعتهم لغيظ، وإنَّ فرقتهم لكفر»(١).

أسأل الله ﷺ أن يصلح أحوال المسلمين في كل مكان، وأن يؤلِّف بين قلوبهم، وأن يصلح ذات بينهم.



<sup>(1) «</sup>جامع العلوم والحكم» (٢/١١٧).

# الرسالة الثانية عشرة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد:

فإنه تتكرر في بيت الله الحرام الصلاة على أموات المسلمين - نسأل الله لهم المغفرة - وقد يغيب عن البعض بعض أحكام هذه الصلاة، لذا أحببت التذكير بحكمها وصفتها.

أما حكمها: فإن الصلاة على الميت من المسلمين فرض كفاية بالإجماع (١)، فإذا قام بعضهم بذلك سقط الإثم عن الباقين، وإلّا لو ترك المسلمون جميعًا الصَّلاة على ميّتٍ من المسلمين أثموا جميعًا.

وأما صفتها: فإنه ينوي؛ لقوله عَلَيْهُ: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ» (٢)، فلا تصح صلاة بلا نية، كما أجمع على هذا أهل العلم هذا أ.

ولا يجهر بها، وإنما ينوي بقلبه، لأن النية محلها القلب لا

<sup>(1) «</sup>المجموع» (٥/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧)، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٣) ينظر: «مجموع الفتاوى» (١٨/ ٢٥٧).

اللسان، ولم يُنقل عنه عَلَيْ في حديث صحيح أو ضعيف أنه كان يتلفظ بنيته إذا أراد أن يصلِّي سواء صلاة الفرض أو النافلة أو الجنازة، وهٰذا يدلُّ على أن المتلفِّظ بالنية مخالف لهدي النبي عَلَيْهُ القائل: «صَلُّواكَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»(١).

ثم يُكبِّر التَّكبيرة الأولى - وهي تكبيرة الإحرام - ويرفع يديه فيها بإجماع أهل العلم (٢).

ثم يقرأ الفاتحة؛ لعموم قوله ﷺ: «لَا صَلاةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ»(٣).

ولا يستفتح بدعاء الاستفتاح؛ لأن صلاة الجنازة مبناها على التخفيف أخذًا بقوله على «أَسْرِعُوا بِالْجِنَازَةِ»، وإن أتى به فلا بأس، ولكن تركه أفضل.

ويكتفي بقراءة الفاتحة، فإن أتمها ولم يكبر الإمام قرأ سورة معها.

ثم يكبِّر التَّكبيرة الثَّانية، ويرفع يديه - وهو قول جمهور أهل العلم - لفعل ابن عمر وابن عباس على العلم الفعل ابن عمر وابن عباس العلم الفعل الفعل المن عباس العلم الفعل الفعل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣١) من حديث مالك بن الحويرث ضيَّة.

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۲/۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٥٦) ومسلم (٣٩٤) من حديث عبادة بن الصامت رضي الم

<sup>(3)</sup> أثر ابن عمر أخرجه ابن أبي شيبة (١١٤٩٨)، وصححه ابن حجر في «الدراية» (1/777). واثر ابن عباس أخرجه سعيد بن منصور، وصححه ابن حجر في «التلخيص الحبير» (1/797)، وينظر: «المبدع» (1/797)، «مغنى المحتاج» (1/797)، =

-0(Q)0-

ثم يصلِّي على النبي ﷺ الصَّلاة الإبراهيميَّة: وهي «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ فِي الْعَالَمِينَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ».

ثم يكبِّر الثَّالثة، ويرفع يديه مع لهذه التَّكبيرة كما يفعل في التكبيرة الثانية.

ثم يدعو للميِّت، وهو المقصود من الصَّلاة على الميِّت، وحصول الشَّفاعة بالدُّعاء له بما ورد عن النبي عَيِّيِةٍ من أدعيةٍ للميِّت.

وقد حفظ من دعائه على اللهم اللهم المفر لله وَارْحَمْهُ وَعَافِهِ وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِمْ نُزُلَهُ، وَوَسِّعْ مُدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالتَّلْجِ وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِمْ نُزُلَهُ، وَوَسِّعْ مُدْخَلَهُ، وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالتَّلْجِ وَالْبَرَدِ، وَنَقِّهِ مِنَ الْخَطَايَا كَمَا نَقَيْتَ التَّوْبَ الْأَبْيَضَ مِنَ الدَّنَسِ، وَالْبَرِدُ، وَنَقِّهِ مِنَ الدَّنَسِ، وَأَهْلًا خَيْرًا مِنْ أَهْلِهِ وَزَوْجًا خَيْرًا مِنْ أَهْلِهِ وَزَوْجًا خَيْرًا مِنْ زَوْجِهِ، وَأَدْخِلْهُ الْجَنَّةُ وَأَعِذْهُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، ومِنْ عَذَابِ النَّارِ» (١٠).

وحفظ من دعائه: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحَيِّنَا، وَمَيِّتِنَا، وَصَغِيرِنَا، وَصَغِيرِنَا، وَكَبِيرِنَا، وَذَكرِنَا وَأُنْثَانَا، وَشَاهِدِنَا وَغَائِبِنَا، اللَّهُمَّ مَنْ أَحْيَيْتَهُ مِنَّا

<sup>= «</sup>شرح مختصر خليل» (۱۲۸/۲)، «الأوسط» (٥/ ٤٦٨)، «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (۱٤٨/۱۳).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦٩٣) من حديث عوف بن مالك رياليه.

-0(A)O-

فَأَحْيِهِ عَلَى الْإِيمَانِ، وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَفَّهُ عَلَى الْإِسْلَامِ، اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُ، وَلَا تُضِلَّنَا بَعْدَهُ»(١).

وحفظ من دعائه: «اللَّهُمَّ إِنَّ فُلانَ بْنَ فُلانٍ فِي ذِمَّتِكَ، فَقِهِ فِتْنَةَ الْقَبْرِ - قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: مِنْ ذِمَّتِكَ وَحَبْلِ جِوَارِكَ، فَقِهِ مِنْ فِتْنَةِ الْقَبْرِ، وَعَذَابِ النَّارِ، وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاءِ وَالْحَمْدِ، اللَّهُمَّ فَاغْفِرْ لَهُ وَارْحَمْهُ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»(٢).

وحفظ من دعائه أيضًا: «اللهُمَّ أَنْتَ خَلَقْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا، وَأَنْتَ قَبَضْتَ رُوحَهَا، تَعْلَمُ سِرَّهَا وَعَلانِيَتَهَا، جِئْنَا شُفَعَاءَ فَاغْفِرْ لَهَا»(٣).

ثمَّ يكبِّر الرَّابعة، وهي التَّكبيرة الأخيرة.

ويسلِّم بعدها تسليمةً واحدةً عن يمينه، والاكتفاء بتسليمة واحدة هو قول جمهور العلماء من السلف والخلف<sup>(٤)</sup>.

ومن فاتته الصّلاة على الميِّت، فله أن يصلّي على قبره؛ لأنَّ النبي عَلَيْ صلّى على قبر امرأةٍ لم يصلّ عليها(٥)، وعن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۸۸۰۹)، وأبو داود (۳۲۰۱)، والترمذي (۱۰۲٤)، وابن ماجه (۱۶۹۸)، والنسائي في «الكبري» (۱۰۸۵۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٢٠٢)، وابن ماجه (١٤٩٩) من حديث وائلة بن الأسقع عَلَيْهِ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٨٧٥١)، والنسائي في «الكبري» (١٠٨٤٨).

<sup>(</sup>٤) «الاستذكار» (٣/ ٣٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٤٥٨)، ومسلم (٩٥٦).

-0(A)0--0(A)0-

ابن عباس عني أن رسول الله على مر بقبر قد دفن ليلاً، فقال: «مَتَى دُفِنَ هَذَا؟» قالوا: البارحة، قال: «أَفَلا آذَنْتُمُوْنِيْ؟» قالوا: دفناه في ظلمة الليل فكرهنا أن نوقظك، فقام، فصففنا خلفه، قال ابن عباس: وأنا فيهم فصلى عليه (١).

وقيده بعض أهل العلم إلى شهر، والصحيح: أن من فاتته الصَّلاة على الميِّت وكان مميِّزًا عندما مات الميِّت فله أن يصلِّي على قبره ولو طالت المدَّة.

أسأل الله أن يغفر لنا، ولوالدينا، وذرياتنا، وجميع المسلمين.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۳۲۱).

فهرس الموضوعات ٩٧

<del>4000001</del>

-00000

# فهرس الموضوعات

| ٧  | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | المقده  |
|----|----------------------------------------|---------|
| ٩  | ة الأولىٰ                              | الرسال  |
| ۱۹ | ة الثانية                              | الرسال  |
| ۲٤ | ة الثالثة                              | الرسال  |
| ۳. | ة الرابعة آداب الدُّعاء                | الرسال  |
| ٣٧ | ة الخامسة                              | الرسال  |
| ٤٣ | ة السادسة                              | الرسال  |
| ٤٩ | ة السابعة                              | الرسال  |
| ٥٦ | ة الثامنة                              | الرسال  |
| 71 | ة التاسعة                              | الرسال  |
| 70 | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الرسال  |
| ٧. | ة الحادية عشرة                         | الرسال  |
| ٧٤ | ة الثانية عشرة                         | الہ سال |







VISION a\_\_\_gJ 2 30 Ilaqui llaqui llaqui KINGDOM OF SAUDI ARABIA

 الرقم الموحــد 1909

PVGOVSA

