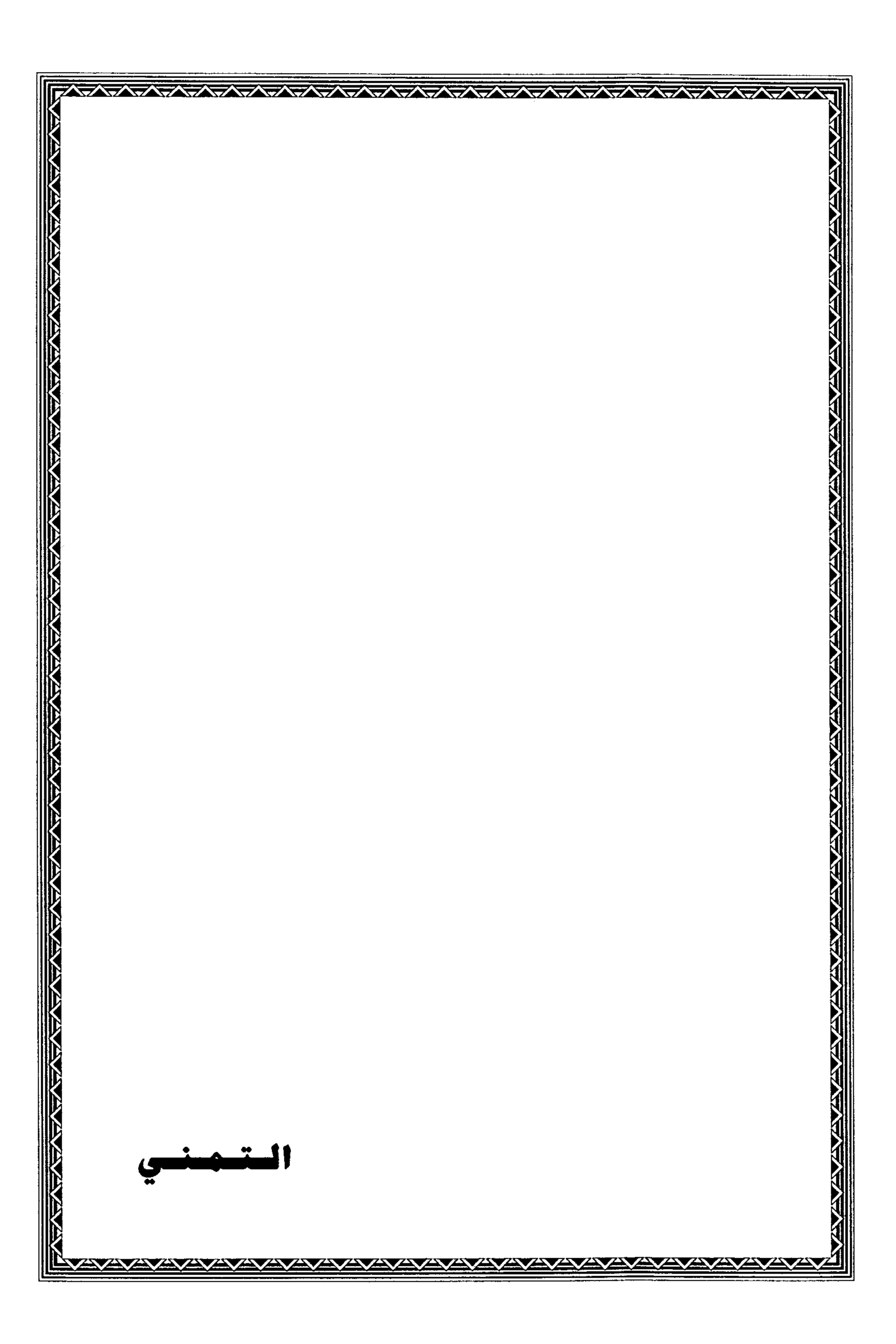


تألین فضیلذالیشنیخ الدکنوز عَبدالی اَن رُجی العَب الکریم عِبدالی اِن رُجی العَب الکریم



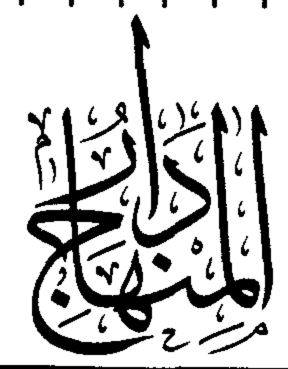




الطبعة الأولى

رقم الإيداع: ١٨٤٤/٧٠٠٧مر





الإدارة: ١٧ شارع صعب صالح ـ من أحمد عصمت ـ عين شمس الشرقية ـ القاهرة ـ ج.م.ع جوال: ١٧ ٣٣٥ ٣٩ / ٢٠٠٠ هاتف وفاكس: ٢٠٢/٤٩٨٨٦٢٤ . ٠٠٠٠

المكتبة: ٨١ شارع الهدي المحمدي ـ من أحمد عرابي ـ مساكن عين شمس ـ القاهرة

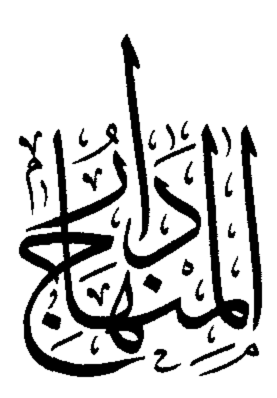
جوال: ۲/۰۱۲٤۰۷۳۹۷٤

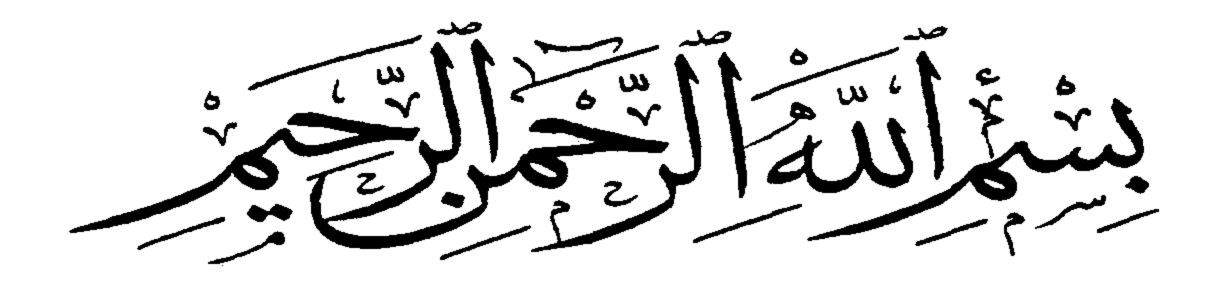
E-Mail:daralmenhaj@hotmail.com

التسبنى

 $\overline{\phantom{a}}$ 

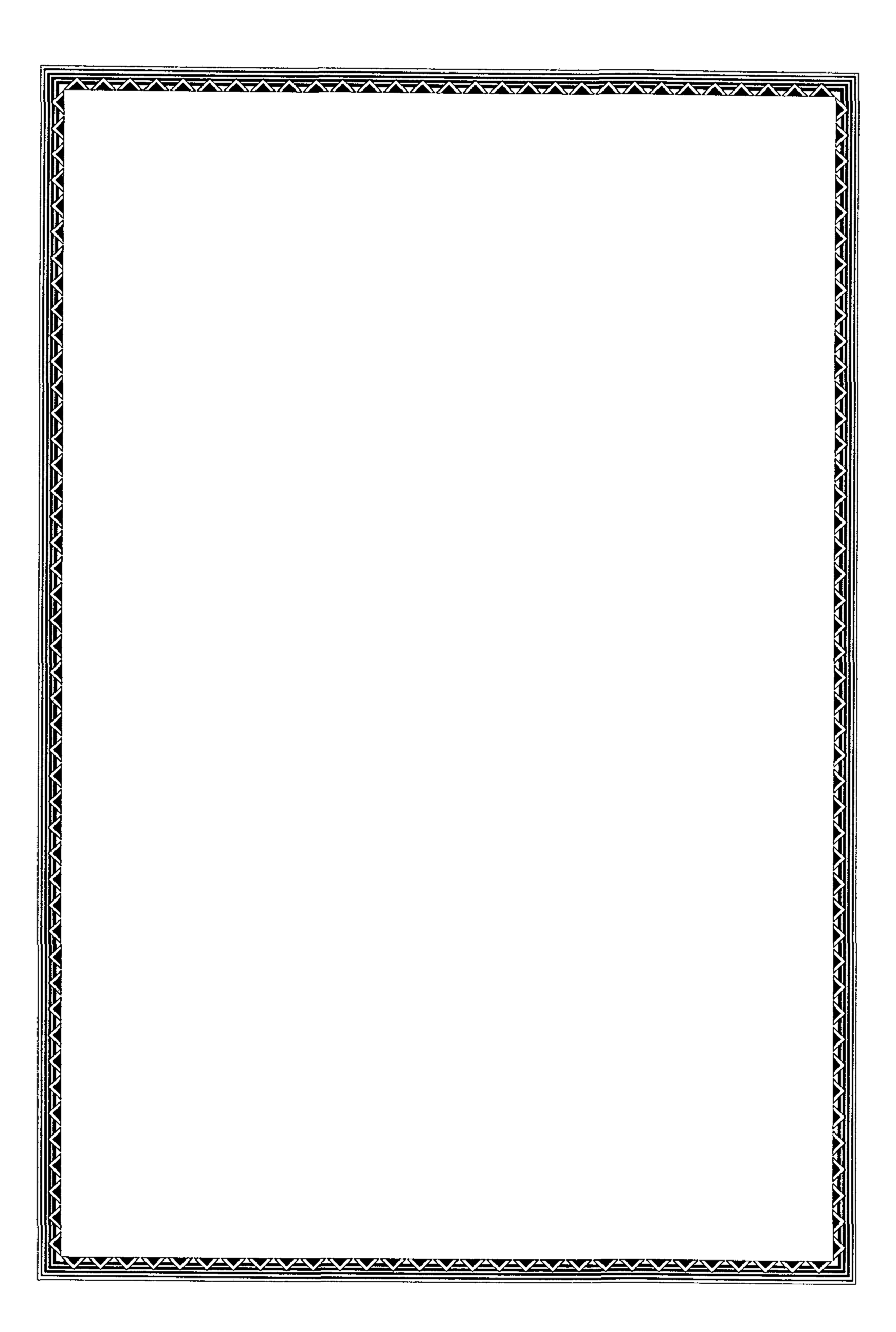
تأليف فضيلاً الشخيخ الدكنور عَبْ السَّ لام مُن رَجْبِ العَبِ الكريمُ عِبْ السِّ لام مِن رَجْبِ العَبِ الكريمُ





رَضُوْ بِالْأَمَانِي وَابِتُلُوْ بِحِظُوْ بِحِظُوْ فِهِمْ وَخَاضُوا بِحَارَ الْحُبِّ دَعْوَىٰ فَمَا ابْتَلُوا وَخَاضُوا بِحَارَ الْحُبِّ دَعْوَىٰ فَمَا ابْتَلُوا فَهُمْ فِي السَّرِيٰ لَمْ يَبْرَحُوا مِنْ مَكَانِهِمْ وَمَا ظَعَنُوْا فِي السَّيْرِ عَنْهُ وقد كَلُوا وَمَا ظَعَنُوْا فِي السَّيْرِ عَنْهُ وقد كَلُوا

«مدارج السالكين» (۳/ ۱۱۸).



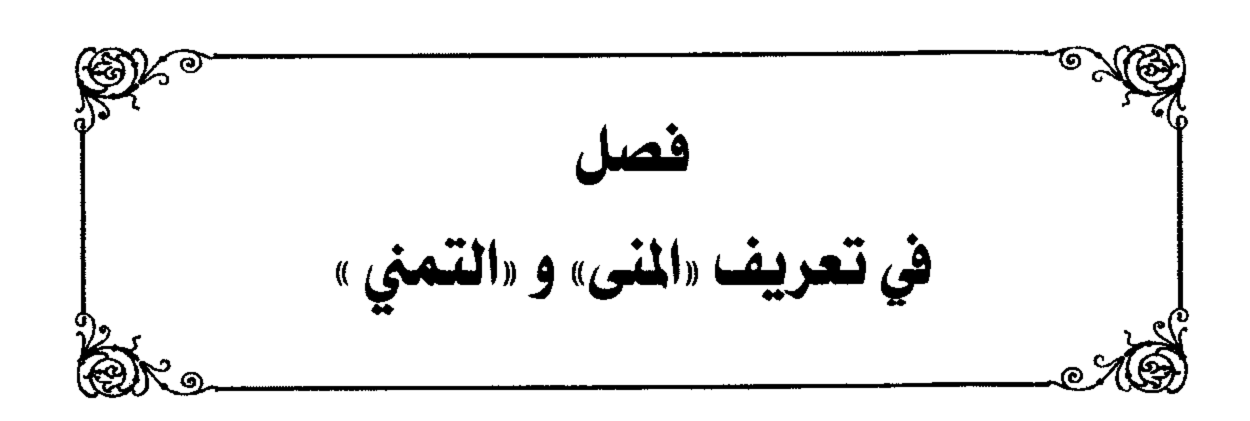
# بِنسَ اللهِ النَّخْزِ الرَّحِيرَ اللهِ النَّخْزِ الرَّحِيرَ الرَّحِيرَ اللهِ النَّخْزِ الرَّحِيرَ اللهِ النَّخْزِ الرَّحِيرَ اللهِ النَّالِحِيرَ اللهِ النَّالْحِيرَ اللهِ النَّالْحِيرَ اللهِ النَّالِحِيرَ اللَّهِ النَّالْحِيرَ اللَّهِ النَّالْحِيرَ اللَّهِ النَّالْحِيرَ اللَّهِ النَّالْحِيرَ اللَّهِ النَّالِحِيرَ اللَّهِ النَّالْحِيرَ اللَّهِ اللَّهِ النَّالِحِيرَ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّ

الحمد لله وحده، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه. أما بعد:

فإن التمني غريزة لا تنفك عن البشر، فَمِن مستكثر منها، وَمِن مستقل، وهذه الغريزة يتجاذبها أصلان: أصل الخير، وأصل الشر.

ولما كان كثير من الناس لا يُميز بين التمني المحمود، والتمني المذموم، أحببت إيضاح هذه المشكلة على وجه الإشارة والاختصار، والله الموفق.

كتبه:
عبد السلام بن برجس آل عبد الكريم
۱٤١٢/۸/۲۰
الرياض



المنى -بضم الميم- جمع: المنية، وهو ما يتمنى الرجل (١).

والتَّمني: حديث النفس بها يكون وبها لا يكون أي: بها يمكن وقوعه وما يكون وقوعه وما يكون وقوعه مستحيلاً.

قال ابن الأثير: التَّمني، تَشَهِّي حصول الأمر المرغوب فيه، وحديث النفس بها يكون وما لا يكون.

قال أبو بكر: تمنيت الشيء، أي: قَدَّرْتُهُ، وأحببت أن يصير إليَّ، من المني، وهو: القدر<sup>٣)</sup>.اهـ

قال الحافظ ابن حجر: والتمني، تفعل من: الأمنية، والجمع: أماني، والتمني: إرادة تتعلق بلستقبل، فإن كانت في خيرٍ من غير أن تتعلق بحسدٍ فهي مطلوبة، وإلا فهي مذمومة (١٠). اهـ

هذا وللتمني معانٍ أخرى كثيرًة: منها: التلاوة، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ اللَّهُ وَمِنْهُمْ اللَّهُ وَمِنْهُمْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة، للأزهري (٣٧٠هـ) (١٥/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٢) اللسان (٦/ ٤٢٨٤)، ط. المعارف- مصر.

<sup>(</sup>٣) اللسان (٦/ ١٨٢٤).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (١٣/ ٢١٧).

على أحد وجوه التفسير، أن الأماني: التلاوة، ومنه قول حسان في عثمان عيشف : تَمنَّك كستاب الله أوَّل لسيلة و آخِرَهُ لاقلى حِمَامَ الْمَقَادِرِ(١)

ومنها: الكذب: وعليه الوجه الثاني في تفسير الآية السابقة، قال ابن عباس: ﴿ إِلَّا أَمَانِنَ ﴾ يريد: إلا قولاً يقولونه بأفواههم كذبًا، وهذا قول مجاهد واختيار الفراء (٢).

قال أهل اللغة: قوله: «و لا تمنيت» أي: ما كذبت.

ومنها: الدعاء، ومنه ما رواه الإمام أحمد في المسند<sup>(١)</sup>، عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «إذا تمنى أحدكم فلينظر ما يتمنى، فإنه لا يدري ما يكتب له من أمنيته».

ومنه أيضًا ما رواه الطبراني في الأوسط، والبغوي في شرح السنة (٥)، عن عائشة هيئك عن النبي علي قال: «إذا تمنى أحدكم فليكثر، فإنها يسأل ربه».

<sup>(</sup>١) تفسير أبي حيان (٦/ ٣٨٢)، أفاد ذلك عبد السلام هارون في تحقيق المقاييس (٥/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير لابن الجوزي (١/٥٠١).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه بإسناد واهِ، فيه: الصلت بن دينار، متروك، ناصبي، وللحديث أسانيد أخرى يصح بها، وقد أفرده ابن عساكر بجزء حديثي، ذكره الذهبي في السير (٢٠/ ٥٦٠).

<sup>(</sup>٤) (٢/ ٣٥٧)، وقال الهيثمي في المجمع (١٠/ ١٥١): رواه أحمد وأبو يعلى، وإسناد أحمد رجاله رجال الصحيح. اهـ

<sup>(</sup>٥) (٢٠٨/٥)، قال الهيثمي في المجمع (١٠/ ١٥٠): رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله رجال الصحيح. اهـ

وقد رمز السيوطي لحسنه، وتعقبه المناوي في الفيض (١/ ٣٢٠)، فقال: وهو تقصير أو قصور، وحقه الرمز لصحته. اهم وينظر: السلسلة الصحيحة (٣/ ٢٦٣)؛ وتقريب ابن حبان (٣/ ١٧٧).



قال ابن الأثير في معناه: والمعنى: إذا سأل الله حوائجه، وفضله، فليكثر، فإن فضل الله كثير، وخزائنه واسعة. اهـ

قال أبو العباس أحمد بن يحيى: والتمني: السؤال للرب في الحوائج. اهـ(١). والذي يخص موضوع رسالتنا هذه: المعنى الأول. ويطلق عليه غير المنى والتمني: الأمنية، والأماني.

والهم -يطلق ويراد به- ما هَمَّ به في نفسه، تقول: أهمني هذا الأمر، وهم بالشيء يهم هَمَّا: نواه، وأراده، وعزم عليه (٢)، فيجتمع هو والتمني في أن كليهما حديثُ نفسٍ. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) اللسان (٦/ ٣٨٢٤).

<sup>(</sup>۲) اللسان (٦/ ٣٠٧٢).



والتمني المعنيُّ هنا، ينقسم إلى قسمين: ممدوح ومذموم، وقد ورد في كل من القسمين أحاديث وآثار تمدح متمنيِّ الخير، وتذم متمنيِّ الشر.

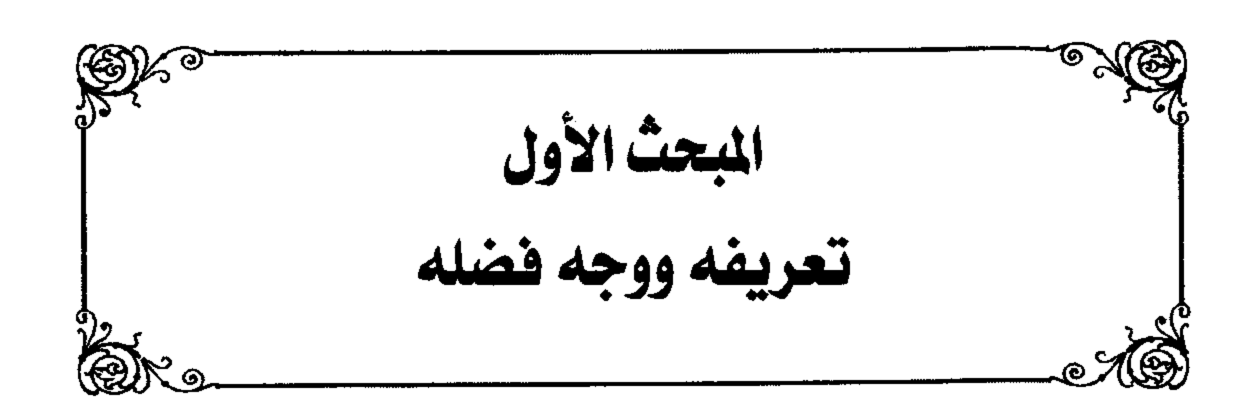
### «التمني المدوح»

وسنخص هذا الفصل بالكلام على التمني الممدوح في ثلاثة مباحث: الأول: تعريفه، ووجه فضله.

الثاني: أمثلته:

الثالث: شروطه.





أما تعريفه فهو: أن يتمنى المسلم الخير الشرعي مع عجزه عن فعله، وعزمه الجازم على الفعل متى قدر.

فهذا ضابط التمني المحمود، القائم في النفوس الزكية، التي شَحَّت على الدنيا حتى بها تتمناه، فأصبح عملها الدءوب للآخرة، ومناها حائمة حول العلم النافع والعمل الصالح، فهي مأجورة على العمل، مأجورة على التمني، كها في الصحيحين من حديث ابن عباس عن عن النبي في فيها يرويه عن ربه في قال: قال: «إن الله كتب الحسنات والسيئات، ثم بيّن ذلك: فمن هَمَّ بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو هَمَّ بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هَمَّ بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو هَمَّ بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة».

وفي رواية لمسلم زيادة في آخر الحديث، وهي: «ومحاها الله، ولا يَهلِك على الله إلا هالك» (١).

والهم: ما هَمَّ به الإنسان في نفسه، يقال: هَمَّ بالشيء يَهمُّ هَمًّا: إذا نواه، وأراده،

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۱/۳۲۳-فتح)، ومسلم (۱/۱۱)، وقد ساق ابن رجب في جامع العلوم والحكم (۲/۳۱۱) زيادة مسلم هذه بلفظ: «أو محاها»، بدلاً من: «ومحاها».

وعزم عليه<sup>(١)</sup>.

وهو فوق مجرد خطور الشيء بالقلب(٢).

قال الحافظ ابن رجب: الهم هنا: هو العزم المصمم الذي يوجد معه الحرص على العمل، لا مجرد الخطرة التي تخطر ثم تنفسخ من غير عزم ولا تصميم. اهـ (٣).

وفي صحيح مسلم، عن سهل بن حنيف، أن النبي ﷺ قال: «من سأل الله الشهادة بصدق، بلغه الله منازل الشهداء، وإن مات على فراشه» (١).

وفي مسند الإمام أحمد (٤/ ٢٣٠)، وسنن الترمذي (٤/ ٥٦٢)، واللفظ له عن أبي كبشة الأنهاري أنه سمع النبي في يقول: «...وأحدثكم حديثًا فاحفظوه، قال: إنها الدنيا لأربعة نفر: عبد رزقه الله مالاً وعليًا، فهو يتقي فيه ربه، ويصل فيه رحمه، ويعلم لله فيه حقًّا، فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله عليًا ولم يرزقه مالاً، فهو صادق النية، يقول: لو أن لي مالاً لعملت بعمل فلان، فهو نيته، فأجرهما سواء، وعبد رزقه الله مالاً ولم يرزقه عليًا، فهو يتخبط في ماله بغير علم، لا يتقي فيه ربه ولا يصل فيه رحمه، ولا يعلم لله فيه حقًّا، فهذا بأخبث المنازل، وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا عليًا، فهو يقول: لو أن لي مالاً لعملت فيه بعمل فلان؛ فهو نيته، فوزرهما سواء».

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. اهـ

قال المناوي: «فأجرهما سواء» أي: فأجر عقد عزمه على أنه لو كان له من المال، ما ينفق منه في الخير، وأجر من له مال ينفق منه فيه: سواء؛ لأنه لو كان يملكه لفعل (٥). اهـ

<sup>(</sup>١) اللسان (٦/ ٤٧٠٣) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) الفتح (١١/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، كتاب الإمارة (٣/ ١٥١٧).

<sup>(</sup>٥) فيض القدير (٣/ ٢٩٩) بتصرف.

وفي سنن النسائي (٣/ ٢٥٨) عن أبي الدرداء يبلغ به النبي على قال: «من أتى فراشه وهو ينوي أن يقوم يصلي من الليل فغلبته عيناه حتى أصبح؛ كتب له ما نوى، وكان نومه صدقة عليه من ربه وَ الله على أله وقد اختلف فيه؛ فروي مرفوعًا، وروي موقوفًا على أبي الدرداء أو أبي ذر، كما عند النسائي أيضًا.

قال الدارقطني: المحفوظ الموقوف. اهـ، وهو في حكم المرفوع، إذ لا مجال للرأي فيه. والله أعلم.

ففي هذه النصوص -ونحوها- الدلالة على أن متمنى الخير يُعطَى كأجر فاعله، إذا كان تمنيه قائمًا على العزم الصادق، وأعاقه عن فعل الخير عائق، من قلة يد، أو ضعف بنية...

قال شيخ الإسلام: قاعدة الشريعة: أن من كان عازمًا على الفعل عزمًا جازمًا، وفعل ما يقدر عليه منه، كان بمنزلة الفاعل. اهـ(١).

وقد سئل -رحمه الله- عن بيان ما روي في الحديث: «نية المؤمن خير من عمله» (٢). فاجاب بها حاصله:

هذا الكلام قاله غير واحد، وبعضهم يذكره مرفوعًا، وبيانه من وجوه: الأول: أن النية المجردة من العمل يثاب عليها، والعمل المجرد عن النية لا يثاب علبه.

<sup>(</sup>١) الفتاوي (٢٣/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب، وقال: هذا إسناد ضعيف. اهـ وله أسانيد كلها ضعيفة، ورواه الطبراني في الكبير بلفظ أتم من هذا (٢/ ٢٢٨)، عن سهل بن سعد الساعدي، وإسناده ضعيف، قال الهيثمي (١/ ٦١، ١٠٩): رجاله موثقون إلا حاتم بن عباد بن دينار الجرشي، لم أر من ذكر له ترجمة. اهـ

قال المناوي (٦/ ٢٩٢): وأطلق الحافظ العراقي أنه ضعيف من طريقه. اهـ

الثاني: أن من نوى الخير، وعمل منه مقدوره، وعجز عن إكماله، كان له أجر عامل.

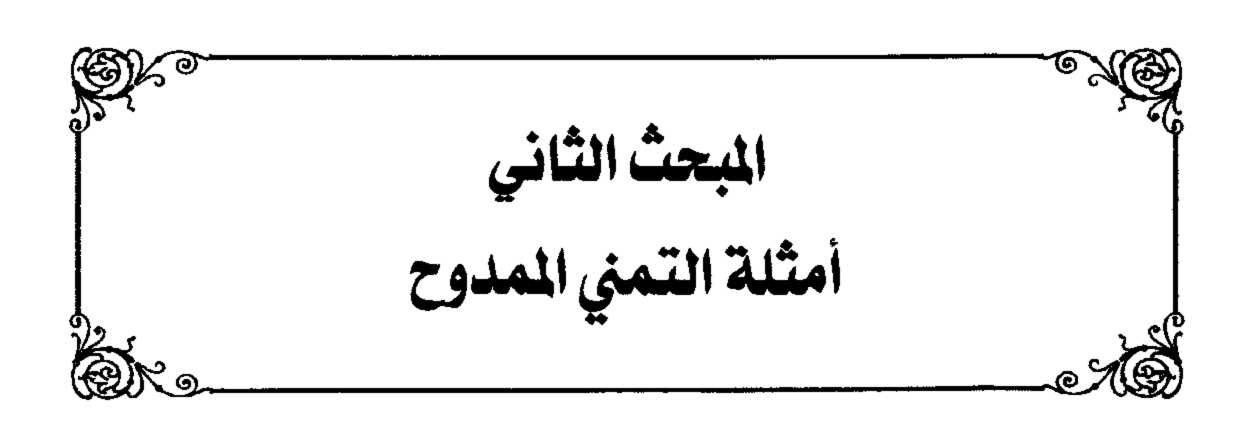
الثالث: أن القلب ملك البدن، والأعضاء جنوده، فإذا طاب الملك طابت جنوده، والنية عمل الملك، بخلاف الأعمال الظاهرة، فإنها عمل الجنود.

الرابع: أن توبة العاجز عن المعصية تصح كتوبة المجبوب عن الزنا، وأصل التوبة عزم القلب، وهذا حاصل مع العجز.

الخامس: أن النية لا يدخلها فساد، بخلاف الأعمال الظاهرة (١).



<sup>(</sup>١) الفتاوي (٢٢/ ٣٤٣ – ٤٤٤ – ٢٤٥).



للتمني الممدوح أمثلة كثيرة في السنة النبوية، والآثار الواردة عن الصحابة، والتابعين، فمن التمني في السنة:

ما رواه البخاري ومسلم في صحيحيها عن أبي هريرة على، قال: قال رسول الله على: «لو كان لي مثل أحد ذهبًا ما يسرني ألا تمر على ثلاث وعندي منه شيء، إلا شيئًا أرصده لدين»(١).

وقد بَوَّب الإمام البخاري -رحمه الله- على هذا الحديث في كتاب التمني من صحيحه، فقال: باب تمني الخير، وقول النبي ﷺ: «لو كان لي أحد ذهبًا». اهـ

ففي هذا الحديث تمنى النبي الله أن يكون له من الذهب مثل جبل أحد، لينفقه في سبيل الله، تكثيرًا لحسناته، وليدخر منه شيئًا يسيرًا يوفي به دينه الذي عليه، إبراء للذمة من حقوق العباد.

وفي الصحيحين أيضًا، عن الأعرج عن أبي هريرة الله أن رسول الله علم قال: «والذي نفسي بيده، وددت أني أقاتل في سبيل الله فأقتل، ثم أحيا، ثم أحيا، ثم أقتل، ثم أقتل».

<sup>(</sup>۱) البخاري في كتاب الاستقراض (٥/ ٥٥)، والرقاق (۱۱/ ۲۲۳)، والتمني (۱۳/ ۲۱۷)، ومسلم في كتاب الزكاة (۲/ ۲۸۷).

فكان أبو هريرة يقولهن ثلاثًا أشهد بالله، هذا لفظ البخاري، في كتاب التمني من صحيحه (١).

وقد بوب البخاري على هذا الحديث في كتاب الجهاد من صحيحه (٢)، فقال: باب تمنى الشهادة.

وفي كتاب التمني من صحيحه، بوب عليه فقال: باب ما جاء في التمني، ومن تمنى الشهادة.

قال النووي في شرح مسلم (٣)، مستخرجًا فوائد الحديث: وفيه تمني الشهادة والخير، وتمني ما لا يمكن في العادة من الخيرات. اهـ

وقال الحافظ: وفيه جواز قول: وددت حصول كذا من الخير، وإن علم أنه لا يحصل. اهـ (١).

هذا لفظه في كتاب فضائل القرآن من صحيحه (٥).

وبوب عليه في كتاب التمني، فقال: باب تمني القرآن والعلم. اهـ

<sup>(</sup>١) (١٣/ ٢١٧)، ومسلم (١٣/ ١٩ - ٢٣، النووي).

<sup>(</sup>۲)(۲/۲۱).

<sup>(77/17)(7).</sup> 

<sup>(3)(1/11).</sup> 

<sup>(</sup>٥) (٩/ ٧٣)، وفي الصحيحين نحوه عن عبد الله بن مسعود، البخاري (١/ ١٦٥)، ومسلم (١/ ٥٥٩)، وعبد الله بن عمر، البخاري (٩/ ٧٣)، ومسلم (١/ ٥٥٨).

والحسد هنا: بمعنى الغبطة، وهي: أن يتمنى الإنسان أن يكون له مثل ما لغيره، من غير أن يزول عنه (۱).

قال الأزهري في تهذيب اللغة (٢): هو أن يتمنى أن يرزقه الله مالاً ينفق منه في سبل الخير، أو يتمنى أن يكون حافظًا لكتاب الله تعالى، فيتلوه آناء الليل والنهار، ولا يتمنى أن يرزأ صاحب المال في ماله، أو تالي القرآن في حفظه. اهـ

قوله ﷺ: «إلا في اثنتين».

أي: لا حسد محمود في شيء إلا في خصلتين.

فكأنه قال: لا غبطة أعظم، أو أفضل من الغبطة في هذين الأمرين (٣)، فلا تنبغي الغبطة في غير هما (٤). الغبطة في غير هما (٤).

قال النووي في رياض الصالحين (٥): معناه -أي: الحديث- ينبغي ألا يُغبط أحد إلا على إحدى هاتين الخصلتين. اهـ

وقد جاء عن جماعة من الصحابة والتابعين أنهم تمنوا، فمن ذلك ما روي عن عمر بن الخطاب شه أنه قال يومًا: «تمنوا، فقالوا: تمن أنت يا أمير المؤمنين، قال: أتمنى أن يكون ملء هذه الدار رجالاً مثل أبي عبيدة بن الجراح»(٢).

وقال زيد بن أسلم: كان رجل يطوف على العلماء، يقول: من يدلني على على على العلماء، على أرد بن أسلم: كان رجل أن تأتي على ساعة من الليل والنهار إلا وأنا

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٢)(٤/١٨٢).

<sup>(</sup>٣) الفتح (١/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٤) دليل الفالحين (٣/ ٤٩١).

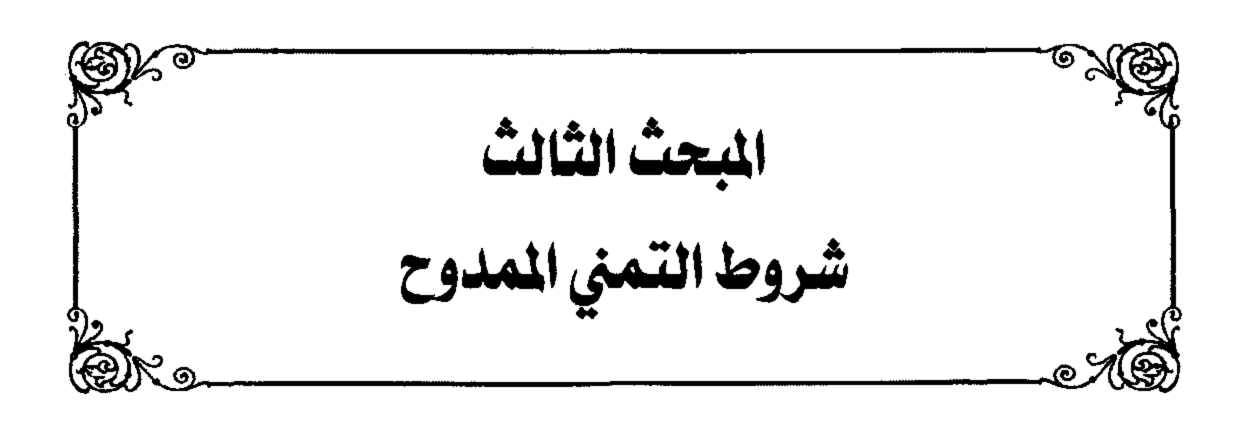
<sup>(</sup>٥) (ص٩٥٩) ط، دار المأمون للتراث.

<sup>(</sup>٦) كتاب المتمنين (ل/ ١٣٣/ ب).

عامل لله تعالى، فقيل له: قد وجدت حاجتك، فاعمل الخير ما استطعت، فإذا فترت، أو تركته، فهم بعمله، فإن الهامَّ بعمل الخير كفاعله (١).



<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٢٠)، وانظر كتاب المتمنين لابن أبي الدنيا، ففيه أخبار كثيرة.



## يشترط في التمني الممدوح أربعة شروط، هي:

الأول: كونه في حدود الشرعيات.

الثاني: العجز عن القيام بالعمل.

الثالث: عقد العزم على الفعل عند القدرة عليه.

الرابع: ألا يكون التمني ديدن المرء.

#### \* \* \*

### [الشرط الأول]:

أما الشرط الأول: فإن المتمني لا يخلو تمنيه من أحد أمرين: إما أن يكون مشروعًا، والمشروع إما واجب، وإما مستحب، وإما مباح، وإما أن يكون غير مشروع، وهو: إما محرم، وإما مكروه.

فالأول: هو الذي جاءت النصوص الشرعية بمدحه، والثناء على صاحبه، وإعطائه من الثواب ما للعامل، كما تقدم ذلك.

فمثال تمني ما هو واجب: ما رواه ابن أبي الدنيا وغيره، أن ابن عمر كان جالسًا، ومعه رجل، فقال: «تمنه، قال: لا أفعل، قال ابن عمر: لكني وددت أن لي

مثل أحد ذهبًا، أحصي عدده، وأؤدي زكاته»(١).

فقد تمنى ابن عمر هيسخه أمرًا واجبًا، وهو وجود المال الذي تجب فيه الزكاة، حتى يخرجها امتثالاً لأمر الله.

ومثال التمني فيما يستحب: ما تقدم من تمنيه على أن له مثل أحدٍ ذهبًا، لينفقه صدقة في سبيل الله.

ومثال التمني فيها يباح: ما رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجنائز (٢)، عن سهل بن سعد قال: «...وكنا ننصرف من صلاة الجمعة، فنسلم عليها -يعني: امرأة - فتقرب ذلك الطعام إلينا فنلعقه، وكنا نتمني يوم الجمعة لطعامها ذلك».

ففي هذه الأثر: تَمَنَّي الصحابة ﴿ عَلَيْكُ كَمَا أُخِبَرُ بِذَلَكُ سَهِلَ: أُمَرًا مَبَاحًا، وهو قدوم يوم الجمعة، لأجل ما يحصل فيه من طعام لهم، وهو مباح.

وتمني ما هو مباح لا يترتب عليه ثواب، ولا عقاب، لأن المباح لا يتعلق به أمر ولا نهى لذاته.

وإنها أدخلناه ضمن الشرعيات، لأنه أحد الأحكام التكليفية الخمسة التي تعلق بها خطاب الشارع.

أما الثاني: وهو تمني غير ما شُرع، فمثال تمني المحرم: أن يتمنى ما حرم الله من الربا والزنا والحسد، ونحو ذلك.

ومثال المكروه: أن يتمنى ما كره شرعًا، كأكل الثوم والبصل قبيل الذهاب إلى المسجد، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) كتاب المتمنين لابن أبي الدنيا (ل/ ١٢٧ - مجموع رسائل لابن أبي الدنيا).

<sup>(</sup>٢) (١/ ٢٢٥)، ط استانبول.

قال ابن الجوزي في زاد المسير (١): وللتمني وجوه:

أحدهما: أن يتمنى الإنسان أن يحصل له مال غيره، ويزول عن الغير، فهذا لحسد.

والثاني: أن يتمنى مثل ما لغيره، ولا يحب زواله عن الغير، فهذا هو الغبطة. والثالث: أن تتمنى المرأة أن تكون رجلاً، ونحو هذا مما لا يقع، فليعلم العبد أن الله أعلم بالمصالح، فليرض بقضاء الله، ولتكن أمانيه: الزيادة من عمل الآخرة. اهـ

### [الشرط الثاني]:

أما الشرط الثاني من شروط التمني الممدوح، وهو: العجز عن القيام بالعمل، فقد دلَّ عليه ما رواه الإمام أحمد في مسنده (٢)، عن خريم بن فاتك شه قال: قال رسول الله على: «...فمن هم بحسنة حتى يشعرها قلبه، ويعلم الله على ذلك منه؛ كتبت له حسنة...».

ورواه الطبراني في الكبير (٣)، ولفظه: «...ومن هم بحسنة ولم يعملها، فعلم الله أنه قد أشعرها قلبه، وحرص عليها كتبت له حسنة...».

ورواه الترمذي مختصرًا، وقال: هذا حديث حسن... اهـ (١).

وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يخرجاه. اهـ(٥).

ووجه الدلالة من الحديث: أنه أخبر عمن هَمَّ بحسنة ولم يعملها، فإنها تكتب

<sup>(1)(7\</sup>P7).

<sup>(</sup>٢) المسند (٤/ ٢٤٦).

<sup>(7)(3/537).</sup> 

<sup>(</sup>٤) السنن (٤/ ١٦٧).

<sup>(</sup>٥) المستدرك (٢/ ١٧).

له بشرط، وهو: أن يشعرها قلبه، ويحرص عليها، ولما أنه قد حرص عليها ولم يعملها، دل على أن هناك مانعًا من إتيانه بها، إذ كل من حرص على عمل قَلَّ أن يفوته.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله تعالى-: قاعدة الشريعة أن من كان عازمًا على الفعل عزمًا جازمًا، وفعل ما يقدر عليه منه؛ كان بمنزلة الفاعل. اهـ

قال المهلب: يشهد لهذا الحديث قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَدُولِهِ مَا الله عَيْرُ أُولِي ٱلظَّرَرِ ﴾ [النساء: ٩٥]. الآية.

فإنه فاضل بين المجاهدين والقاعدين، ثم استثنى أولي الضرر من القاعدين؛ فكأنه ألحقهم بالفاضلين. اهـ من الفتح.

قال الحافظ: وفيه أن المرء يبلغ بنيته أجر العامل إذا منعه العذر من العمل. اهـ (٢). قوله عليه: «إلا كانوا معكم».

يعني: في الأجر، كما ثبت ذلك في حديث جابر، ولفظه عند الإمام أحمد: «لقد خلفتم بالمدينة رجالاً ما قطعتم واديًا، ولا سلكتم طريقًا إلا شركوكم في الأجر، حبسهم المرض» (٣).

وهؤلاء القوم هم الذين رفع الله عنهم الحرج في قوله: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا

<sup>(</sup>١) كتاب المغازي (٨/ ١٢٦)، ورواه في الجهاد (٦/ ٤٦)، وقد روى مسلم نحوه، عن جابر (٣/ ١٥١٨).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (٦/ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) المسند (٣/ ٠٠٣).

مَا أَتُوكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُمَا أَحِمُلُكُمْ عَلَيْهِ تَولُواْ وَّأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا أَلَا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢].

فقد روى ابن أبي حاتم، عن الحسن، قال: قال رسول الله ﷺ: «لقد خلفتم بالمدينة أقوامًا، ما أنفقتم من نفقة ولا قطعتم واديًا، ولا نلتم من عدوِّ نيلاً إلا وقد شركوكم في الأجر، ثم قرأ: ﴿ وَلا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوَكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَجِدُ مَا أَجِدُ مُ عَلَيْهِ ﴾ [التوبة: ٩٢]. الآية».

فهؤلاء قد بذلوا وسعهم في سبيل تحصيل الجهاد بأنفسهم، فلم يظفروا، فأعطاهم الله أجر المجاهدين، جزاء نيتهم الجازمة.

وفي هذا المعنى قال الشاعر:

يا راحليْنَ إلى البيت العتيق لقد سرتُم جُسُومًا، وسرنا نَحن أرواحًا إلّا أقمنا على عُذرِ فقد راحًا(١)

قال الحافظ: وهو في حق من كان يعمل طاعة فمنع منها، وكانت نيته لولا المانع أن يدوم عليها. اهـ

ومن ذلك ما رواه أبو داود في سننه (٣)، عن أبي هريرة هذاك قال رسول الله على: قال رسول الله على: «من توضأ فأحسن وضوءه، ثم راح فوجد الناس قد صلوا، أعطاه الله –جل وعز – مثل

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ١٥٥).

<sup>(</sup>۲) کتاب الجهاد (۲/ ۱۳۶).

<sup>(</sup>٣) كتاب الصلاة (١/ ٣٨١)، ورواه النسائي (٢/ ١١١).

أجر من صلاها وحضرها لا ينقص ذلك من أجرهم شيئًا».

قال الحاكم (١): هذا حديث صحيح على شرط مسلم. اه

وقال الحافظ في الفتح (٢): وإسناده قوي. اهـ

ففي هذه الأحاديث السابقة ونحوها، دليل على أن من عجز عن فعل طاعة، وعقد العزم على فعلها، أثيب عليها ثواب العامل، سواءً بسواء.

وهل هذا خاص بالنفل دون الفرض؟

أما النفل فهو داخل في هذا على إطلاقه (٣).

أما الفرض فلا يسقط بحال (٤)، لكن إن عجز عن الإتيان به على الهيئة الكاملة، وهو عاقد العزم على أدائه كاملاً، كتب له ما عجز عنه، كصلاة المريض جالسًا، يكتب له أجر القائم. قاله ابن المنير (٥) تعليقًا على قوله ﷺ: «من مرض أو سافر...». الحديث.

#### [الشرط الثالث]:

وأما الشرط الثالث: وهو عقد العزم على الفعل عند القدرة عليه، فقد تقدم في الشرط الثاني من الأدلة ما ينسحب على هذا الشرط.

قال الحافظ ابن رجب -رحمه الله-:

النوع الثالث: الهم بالحسنات، فتكتب حسنة كاملة، وإن لم يعملها، كما في

<sup>(</sup>١) المستدرك (١/ ٢٠٩).

<sup>(1)(1/17).</sup> 

<sup>(</sup>٣) قاله ابن بطال.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن بطال.

<sup>(</sup>٥) الفتح (٦/ ١٣٧) بتصرف وزيادة.

حديث ابن عباس، وغيره، وفي حديث أبي هريرة الذي خرجه مسلم كما تقدم: «إذا تحدث عبدي بأن يعمل حسنة، فأنا أكتبها له حسنة».

والظاهر: أن المراد بالتحدث: حديث النفس، وهو: الهم.

وفي حديث خريم بن فاتك: «من هم بحسنة فلم يعملها، فعلم الله أنه قد أشعرها قلبه، وحرص عليها، كتبت له حسنة». وهذا يدل على أن المراد بالهم هنا هو: العزم المصمم، الذي يوجد معه الحرص على العمل لا مجرد الخطرة التي تخطر، ثم تنفسخ من غير عزم، ولا تصميم.

ومتى اقترن بالنية قول، أو سعي، تأكد الجزاء، والتحق صاحبه بالعامل. اهـ(١).

### [الشرط الرابع]:

أما الشرط الرابع، وهو: ألا يكون التمني ديدن المرء، فإن الأصل الشرعي ترتيب الثواب على الأعمال، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا آَمَانِيّ آهَلِ ٱلْكِتَنِ تُمَ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَ بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٣].

وقد ثبت عن الحسن البصري -رحمه الله - أنه قال: ليس الإيهان بالتحلي، ولا التمني، ولكن ما وقر في القلب، وصدقته الأعمال، ثم قرأ: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكُلِمُ الطّيّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِمُ يَرِّفَعُهُ ﴿ [فاطر: ١٠](٢).

قال الحافظ ابن كثير -رحمه الله تعالى- على آية النساء: والمعنى في هذه الآية: أن الدين ليس بالتحلي و لا التمني، ولكن ما وقر في القلوب، وصدقته الأعمال.

وليس كل من ادعى شيئًا حصل له بمجرد دعواه، ولا كل من قال إنه هو

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم (١/ ٣١٩- ٣٢٠) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء العلم العمل (ص١٧٧، رقم ٥٦).

على الحق سمع قوله بمجرد ذلك؛ حتى يكون له من الله برهان، ولهذا قال تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَّ كُمْ وَلَا أَمَانِيِّ أَهَـلِ ٱلۡكِتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوَّءًا يُجُمَّزُ بِهِ عَهُ.

أي: ليس لكم ولا لهم النجاة بمجرد التمني، بل العبرة بطاعة الله سبحانه، واتباع ما شرعه على ألسنة الرسل الكرام. اهـ (١).

فهذا هو الأصل، لكن الله على هذه الأمة المحمدية، فأثاب من هو على على الله على على على عن الله على على عن العمل، إذا علم صدق نيته، وحرصه، ثواب العاملين.

إلا أن الشيطان قد يدخل على كثير من الناس من هذه الثغرة، فيسول لهم: أن مجرد تمني الخير يوجب لهم هذه الفضيلة، فلا ينفكون من قيود التمني ليلاً ولا نهارًا، ويظنون أنهم بذلك حازوا فضلاً كبيرًا.

والحق: أن المتأمل للنصوص الواردة في التمني المحمود، يرى قلته -بل ندرته-عند المؤمنين الصادقين.

فهذا رسول الله على نقل إلينا في أحاديث يسيرة أنه تمنى، بينها أعماله لا تحصى كثرة. وهكذا المتمنون من الصحابة والتابعين.

فدل على أن الإكثار من تمني الخير ليس دأب الصالحين، بل هو سمة البطالين، ولقد قدمنا من شروط التمني الممدوح: العزم، والعجز عن العمل، فلعل في هذين الشرطين ما يقطع به المبتلون نفثات الشيطان في هذا الباب، وما أحسن ما قال أبو تمام:

مَنْ كَانَ مَرْعَىٰ عَزْمِه وهُمُومِه روضَ الأمانِي لَمْ يَزَل مَهْزولاً

وقد روى ابن أبي الدنيا في كتاب المتمنين، أن سعيد بن المسيب قال: ما تمنيت قط، فقيل له في ذلك، فقال: إذا عرض لي شيء من ذاك سألته ربي<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ٥٥٧)، وينظر الخلاف في سبب نزول هذه الآية عند ابن جرير (٥/ ٢٨٨) وغيره.

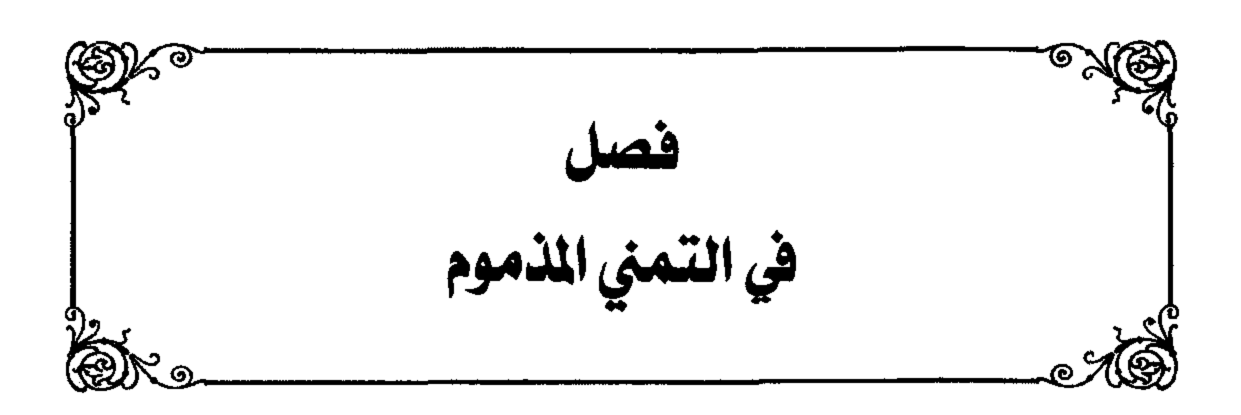
<sup>(</sup>٢) المتمنين (ب/١٢٦/ب)، من مجموع رسائل لابن أبي الدنيا.



هذا وإن كثيرًا من الناس لا يقتصرون على تمني أعمال البر، بل يغورون في تمني المباحات كالمساكن، والمراكب، والمزارع.

ولا ريب أن هذا شر وبلاء على قلب المسلم، وحاضره، ومستقبله، دينًا ودنيا، وسيأتي مزيد بحث في هذا عند الكلام على التمني المذموم -إن شاء الله تعالى-.





لما عرفت التمني الممدوح، فكل ما عداه تمنّ مذموم، وهو يتفاوت في الذم، فمنه ما يصل إلى التحريم، ومنه ما يصل إلى الكراهة، ولنقدم بين يدي الكلام على هذا التمني مقدمة تبين خطره، وتكشف القناع عما يخلفه من أضرار دينية، ونفسية:

#### التمني من مفسدات القلب:

قال ابن القيم (١) -رحمه الله-: المفسد الثاني من مفسدات القلب: ركوبه بحر التمني، وهو بحر لا ساحل له.

وهو بحر الذي يركبه مفاليس العالم، كما قيل:

ولا تكن عَـبْدَ الْمُنـيٰ فالْمُنـيٰ فالْمُنـيٰ رءوس أمــوال الْمَفالــيس

وبضاعه ركابه مواعيد الشيطان، وخيالات المحال والبهتان، فلا تزال أمواج الأماني الكاذبة، والخيالات الباطلة، تتلاعب براكبه كما تتلاعب الكلاب بالجيفة.

وهي بضاعة كل نفس مهينة، خسيسة، سفلية، ليست لها همة تنال بها الحقائق الخارجية، بل اعتاضت عنها بالأماني الذهنية.

وكلُّ بحسب حاله: من متمنُّ للقدرة والسلطان، وللضرب في الأرض والتطواف

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين (١/ ٥٦ - ٤٥٧).



في البلدان، أو للأموال والأثمان، أو للنسوان والمردان.

فيتمثل المتمني صورة مطلوبه في نفسه، وقد فاز بوصلها، والتذ بالظفر بها، فبينا هو على هذه الحال، إذ استيقظ فإذا يده والحصير. اهـ بتصرف.

والمتأمل لهذا التعبير والتصوير البديع لحقيقة التمني يرى أن هذا الإمام، قد وفق في عرض هذه المشكلة عرضًا ينفر الواقعين في شَرَكِها، والمتضمخين بأوضارها، من التهادي فيها، والرضا بها -وما أكثرهم - أسرى الحضارة، وعبيد الدنيا، رَضُوا من خَيري الدنيا والآخرة بالأماني: يتمنون السيارات الفارهة، والقصور الشاهقة، والأموال الطائلة، ليلا ونهارًا، فإذا ما شرعوا في هذه الأماني انقشعت عنهم سحابة الفقر والتعاسة، ونالوا منازل الملوك والعظاء، فبينها هم كذلك إذ فجأهم الموت، فلا هم له استعدوا، ولا للدنيا جمعوا، فها أعظم غبنهم، وأفحش خسارتهم، نسأل الشه السلامة والتوفيق.

### ما جاء في ذم التمني:

وقد وردت أحاديث وآثار في ذم التمني، فمن ذلك أن النبي ﷺ أطلق على التمنى: زنا القلب.

ففي مسند الإمام أحمد، عن أبي هريرة الله أن النبي الله قال: «كُتب على ابن آدم نصيبه من الزنا –أدرك لا محالة – فالعين زنيتها النظر، ويصدقها الأعراض، واللسان زنيته النطق، والقلب: التمني، والفرج يصدق ما ثُمَّ ويكذب»(١).

والمعنى: أن القلب يهوى وقوع ما تحبه النفس من الشهوة (٢)، كتمني حصول

<sup>(</sup>۱) المسند (۲/ ۳۱۷)، صحيفة همام بن منبه، والحديث في البخاري (۱۱/ ۲۵)، ومسلم (٤/ ٢٠٤٦) من رواية ابن عباس، عن أبي هريرة بنحو لفظ أحمد.

<sup>(</sup>٢) الفتح الرباني (١٦/ ٧٣).

الزنا، ونحوه، مما يحرم شرعًا.

وفي سنن ابن ماجه، عن زيد بن ثابت همه، قال: سمعت رسول الله الله يقول: «من كانت الدنيا همه، فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب له، ومن كانت الآخرة نيته، جمع الله له أمره، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة»(١).

وروي عن على الله قال: «إياك والمنى، فإنها بضائع النوكى، وتثبط عن الآخرة والأولى، وأشرف الغنى ترك المنى».

وفي مصنف عبد الرزاق بسند جيد، عن عبد الله بن مسعود هيه أنه قال: «إذا ركب الرجل دابته، فلم يذكر اسم الله، ردفه الشيطان، فقال له: تَغَنَّ، فإن لم يُحسِنْ، قال له: تَـمَـنَّ» (٢).

ففي هذا الأثر: أن الراكب إذا لم يسم الله عند ركوبه، صحبه الشيطان في طريقه، فأشغله عن ذكر الله بالتغني، فإن كان الراكب لا يحسن التغني، نقله الشيطان إلى مشغل ثان، ألا وهو: التمني، فيتيه في أوديته، وتتشعب به مسالكه، فتارة يتمنى زوجة حسناء، وأخرى: بيتًا فسيحًا، وثالثة: ثروة طائلة...

وهكذا يقتل وقته، ويضيع حياته، حتى إذا دنا رحيله، قرع سنَّ الندم، وقال: ﴿ يُلَيْنَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ [الفجر:٢٤].

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه، كتاب الزهد (۲/ ۱۳۷۵)، قال في الزوائد: إسناد صحيح، رجاله ثقات. اهـ، وقد رواه الإمام أحمد (٥/ ١٨٣) بلفظ أطول من هذا. وروى الترمذي نحوه عن أنس.

<sup>(</sup>٢) ورواه الطبراني في الكبير (٩/ ١٧٠)، وقال الهيثمي في المجمع (١٠ / ١٣١): ورجاله رجال الصحيح. اهـ وقد روى ابن شبة في أخبار المدينة (٣/ ٧٩٣) بسند فيه ضعف عن عمر الله نحوه، وهذا الأثر مما يبعد أن يقوله ابن مسعود بمجرد رأيه، فلعل له حكم الرفع، والله أعلم.



﴿ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرْتَنِي إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّفَ وَأَكُن مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَٱللهُ خَبِيرُ إِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ١٠١-١١].

وقد روى ابن السنِّي في عمل اليوم والليلة (١)، عن معاذ بن جبل على، قال: قال رسول الله على الله على الله على ساعة مرت بهم لم يذكروا الله على فيها».

وفي مسند الإمام أحمد، عن أبي هريرة هيه، عن النبي على قال: «ما قعد قوم مقعدًا لا يذكرون الله وَجَلَا ، ويصلون على النبي على إلا كان عليهم حسرة يوم القيامة، وإن دخلوا الجنة للثواب» (٢).

فإذا كان هذا حال أهل الجنة: يتحسرون على أوقات مرت بهم في الدنيا لم يعمروها بذكر الله، لما يرون من علو منزلة من زاد عليهم في ذكر الله، فما الظن بنا يا من أضعنا الأعمار في الأماني الكاذبة، والغفلات المطبقة؟!!

فعلى من سار في طريق بسيارة أو قطار أو طائرة، أن يفطن لمصيدة الشيطان هذه، وقد كان السلف -رحمهم الله- حريصين على الانتفاع بأوقاتهم، حتى وهم يسيرون في الطرق، أو على فراش المرض.

ففي ترجمة الخطيب البغدادي -رحمه الله- يقول الأبنوسي: كان الخطيب يمشى وفي يده جزء يطالعه (٣).

وفي ترجمة ثعلب: -أحمد بن يحيى النحوي- يقول ابن خلكان: وكان سبب وفاته أنه خرج من الجامع يوم الجمعة بعد العصر وكان قد لحقه صمم ولا يسمع إلا بعد تعب، وكان في يده كتاب ينظر فيه في الطريق، فصدمته فرس، فألقته في هوة،

<sup>(</sup>۱) (ص۳)، وهو حديث صحيح.

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۲۳٪) وإسناده صحيح، قال الهيثمي (۱۰/ ۷۹): رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. اهـ (۳) السير (۱۸/ ۲۸۱).

فأخرج منها وهو كالمختلط، فحمل إلى منزله على تلك الحال وهو يتأوه من رأسه، فهات ثاني يوم. اهـ(١).

ويقول ابن القيم -رحمه الله-: حدثني أخو شيخنا عبد الرحمن بن تيمية، عن أبيه، قال: كان الجد إذا دخل الخلاء يقول لي: اقرأ في هذا الكتاب وارفع صوتك، حتى أسمع.

وأعرف من أصابه مرض من صداع وحمى، وكان الكتاب عند رأسه، فإذا وجمى، وكان الكتاب عند رأسه، فإذا وجد إفاقة قرأ فيه، فإذا غُلب وضعه.

وحدثني شيخنا قال: ابتدأني مرض، فقال لي الطبيب: إن مطالعتك وكلامك في العلم يزيد المرض، فقلت له: لا أصبر على ذلك، وأنا أحاكمك إلى علمك: أليست النفس إذا فرحت وسرت قويت الطبيعة، فدفعت المرض؟ فقال: بلى، فقلت له: فإن نفسي تسر بالعلم، فتقوى به الطبيعة، فأجد راحة، فقال: هذا خارج عن علاجنا، أو كما قال. اهـ(٢).

وأنا أعرف في زمننا هذا رجلاً خصص وقت حفظ المتون عندما تستوقفه إشارات المرور، وهو خارج إلى أشغاله، فحفظ: الواسطية، والتوحيد، والأصول الثلاثة، وكشف الشبهات، والرحبية، والآجرومية، وغيرها.

ومما جاء في ذم التمني ما في مسند الإمام أحمد (٤/ ١٢٤)، وسنن الترمذي (٤/ ٢٣٨)، وابن ماجه (٢/ ١٤٣) عن شداد بن أوس على قال: قال رسول الله على الله عل

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (١/٤٠١)، وينظر البداية والنهاية (١١/٩٨).

<sup>(</sup>٢) روضة المحبين (ص٧٠)، ط مكتبة الجامعة، مصر.

وأخرج الحديث الحاكم في المستدرك كتاب الإيهان (١/ ٥٧)، وكتاب التوبة (٤/ ٢٥١)، وقال: صحيح على شرط البخاري. اهد. فتعقبه الذهبي في المختصر، وقال: قلت لا والله أبو بكر واهٍ. اهد

وأبو بكر هذا هو ابن عبد الله بن أبي مريم الغساني، عليه مدار هذا الحديث، وقد ضعفوه.

قال ابن طاهر: مدار الحديث عليه، وهو ضعيف جدًّا. اهـ

قال المناوي في معنى الحديث: أي: فهو مع تقصيره في طاعة ربه، واتباع شهوات نفسه، لا يستعد، ولا يعتذر، ولا يرجع، بل يتمنى على الله العفو والعافية والجنة، مع الإصرار، وترك التوبة والاستغفار. اهم، من فيض القدير (٥/ ٦٧).

وفيه عن الحسن أنه قال: إن أقوامًا ألهتهم الأماني، حتى خرجوا من الدنيا وما لهم حسنة.

ويقول أحدهم: إني أحسن الظن بربي، وكذب، لو أحسن الظن بربه، لأحسن العمل.

وقال سعيد بن جبير: الغرة بالله أن يتهادى الرجل بالمعصية، ويتمنى على الله المغفرة.

### الفرق بين التمني والرجاء:

وقال المناوي أيضًا: قد أفاد الخبر أن التمنّى مذموم، وأما الرجاء فمحمود؛ لأن التمني يفضي بصاحبه إلى الكسل بخلاف الرجاء، فإنه تعليق القلب بمحبوب يحصل حالاً.

قال الغزالي: والرجاء يكون على أصل، والتمني لا يكون على أصل. فالعبد إذا اجتهد في الطاعات، يقول: أرجو أن يتقبل الله مني هذا اليسير،

ويتم هذا التقصير، ويعفو، وأحسن الظن؛ فهذا رجاء.

وأما إذا غفل، وترك الطاعة، وارتكب المعاصي، ولم يبال بوعد الله، ولا وعيده، ثم أخذ يقول: أرجو منه الجنة، والنجاة من النار؛ فهذه أمنية لا طائل تحتها.

سهاها رجاء، وحسن ظن، وذلك خطأ وضلال وهو المشار إليه في الحديث. اهـ من الفيض.

وقال ابن القيم في الروح: والفرق بين الرجاء والتمني: أن الرجاء يكون مع بذل الجهد، واستفراغ الطاقة في الإتيان بأسباب الظفر والفوز.

والتمني: حديث النفس بحصول ذلك، مع تعطيل الأسباب الموصلة إليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ أُولَتِهِكَ يَرْجُونَ قَالَ تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ أُولَتِهِكَ يَرْجُونَ وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ ﴾ [البقرة:٢١٨] اهـ(١).

ومما ورد في ذم التمني: ما رواه ابن أبي الدنيا في كتاب المتمنين، عن شيخه محمد بن إسحاق الثقفي، أنه قال: كان يقال: من استعمل التسويف والمنى لم ينبعث في العمل (٢).

وهذا مشاهد الآن، فإن أقل الناس عملاً، أكثرهم تمنيًا. ومن وقع في ربقة الأماني، اكتفى بها، فحجب عن العمل، لذا لما قيل لأعرابي: ما أمتع لذات الدنيا؟ قال: ممازحة الحبيب، ومحادثة الصديق، وأماني تقطع بها أيامك(٣).

وقال آخر: الأمل رفيق مؤنس، إن لم يبلغك فقد ألهاك.

هكذا اللذة عند هذا الأعرابي الكسول، فقارن بينها وبين قول الآخر:

<sup>(</sup>١) الروح (٢/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) كتاب المتمنين (ل/١٢٦/ب).

<sup>(</sup>٣) الشريشي على المقامات (٥/ ٧٣).

مساكين أهل الدنيا، خرجوا منها، وما ذاقوا أطيب ما فيها.

قيل: وما أطيب ما فيها؟ قال: محبة الله تعالى، ومعرفته، وذكره (١).

ومما ورد في ذم التمني: ما رواه ابن أبي الدنيا، عن رجاء بن أبي سلمة، أنه قال: الأماني تنقص العقل<sup>(٢)</sup>.

وشرح هذا: أن الرجل إذا تمادى في الأماني، أصبح في حلم يقظة ومنامًا، فأشبه الرجل الذي أدقعه الفقر، وأضناه الهم، وأعياه المرض، فها هي إلا شربة كأس، فينقلب إلى أضداد هذه الأمور، كما قال الشاعر:

ونَشَـــرَبُها فَتَتْــرُكُنَا ملـــوكًا وأُسْـــدًا لا يُنَهْنِهُـــنَا اللَّقَــاءُ

فمن أغرق في التمني بلغ إلى هذا الحد ولا ريب، ألا ترى إلى الشاعر الذي جعل المنى عيشًا رغدًا!! فقال:

منًىٰ إِن تكن حقًا تكن أَحْسَنَ الْمُنىٰ وإلاَّ فقد عِشْنَا بها زَمَنَا رَغْدَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ على ظمأ بَرْدَا (٣) أماني من ليلي على ظمأ بَرْدَا (٣)

وقد تكلم علماء النفس على هذه الظاهرة، وجعلوها من مراحل المراهقة، وأطلقوا عليها: حلم اليقظة، فلتنظر في كتبهم.

ومما ورد في ذم التمني: قول الأحنف بن قيس: كثرة الأماني من غرور الشيطان<sup>(٤)</sup>. وقال يزيد وهو على المنبر: ثلاث يحلقن العقل، وفيها دليل على الضعف: سرعة الجواب.

<sup>(</sup>١) الوابل الصيب لابن القيم (ص٨٢)، ط. دار البيان. تحقيق الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) كتاب المتمنين (ب/ ١٢٧/أ).

<sup>(</sup>٣) محاضرات الأدباء للراغب الأصبهاني (١/ ٢٨٠)، ط. عام ١٢٨٧هـ.

<sup>(</sup>٤) شرح مقامات الحريري، للشريشي (٥/ ٧٤).

وطول التمني . .

والاستغراق في الضحك (١).

ومما جاء في ذم التمني، قول على بن عبيدة الزنجاني: الأماني مخايل الجهل. وقال غيره: الأماني تخدعك، وعند الحقائق تدعك (٢).

وقال العلامة ابن القيم -رحمه الله تعالى-: عشرة أشياء ضائعة لا ينتفع بها، ومنها: وفكر يجول فيها لا ينفع (٣).

وما أحسن ما قاله أحمد شوقي في هذا المجال:

ولكن تُنوْخذَ الدُّنْسيا غِلابَا ولكبا إذا الإقدام كان لهم ركابا

وما نسيل المطالب بالتَّمنِّ وما استعصلى على قلوم مَنالٌ

# ما جاء في ذم طول الأمل:

ولما كان التمني المذموم لا يحل إلا في قلب من طال أمله، واستحكمت غفلته، ناسب أن نورد طرفًا يسيرًا من الآثار في ذم طول الأمل:

وكان ابن عمر يقول: «إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك».

قال بعض العلماء: هذا الحديث أصل في الحث على الفراغ عن الدنيا، والزهد

<sup>(</sup>١) بهجة المجالس، لابن عبد البر، وعنه ابن مفلح في الآداب الشرعية (١/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) شرح المقامات (٥/ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) الفوائد (ص١١٢)، ط. المنيرية.

<sup>(</sup>٤) كتاب الرقاق (١١/ ٢٣٣).

فيها، والاحتقار لها، والقناعة فيها بالبلغة(١).

قال النووي: معنى الحديث: لا تركن إلى الدنيا، ولا تتخذها وطنًا، ولا تحدث نفسك بالبقاء فيها، ولا تتعلق منها بها لا يتعلق به الغريب في غير وطنه. اهـ

قال ابن رجب -رحمه الله-: وأما وصية ابن عمر هيئي فهي مأخوذة من هذا الحديث الذي رواه، وهي متضمنة لنهاية قصر الأمل، وأن الإنسان إذا أمسى لم ينتظر الصباح، وإذا أصبح، لم ينتظر المساء، بل الظن أن أجله يدركه قبل ذلك.

قال عون بن عبد الله: ما أنزل الموت كنه منزلته من عد غدًا من أجله، كم من مستقبل يومًا لا يستكمله، وكم من مؤمل لغد لا يدركه، إنكم لو رأيتم الأجل ومسيره، لأبغضتم الأمل وغروره.

وكان يقول: إن من أنفع أيام المؤمن له في الدنيا ما ظن ألاّ يدرك آخره. اهـ (٢).

## أمثلة التمني المذموم:

كل معصية لله تعالى صغيرة أو كبيرة فإن تمني فعلها مذموم، وتتفاوت مراتب الذم من معصية إلى أخرى، بحسب عظم المعصية، وصغرها.

ومن أمثلة التمني المذموم: ما ذكره الله تعالى في كتابه من النهي عن تمني ما عند الغير من الفضل.

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَمَنَّواْ مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ عَضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا اللهُ بِهِ عَضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا اكْسَبُ وَسَعَلُوا اللهَ مِن فَضَلِهِ عَلِي اللهَ كَانَ بِكُلِّ اللهَ عَن فَضَلِهِ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ٣٢].

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٨٤-٣٨٥)، بتصرف.

وقد جاء في سبب نزولها ما رواه الإمام أحمد في المسند<sup>(۱)</sup>، عن مجاهد، قال: قالت أم سلمة: «يا رسول الله؛ تغزو الرجال، ولا نغزو، ولنا نصف الميراث، فأنزل الله وَ لَا تَنْمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللهُ عِمْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾.

وروى ابن جرير في تفسيره (٢)، عن ابن عباس هيئي أنه قال على هذه الآية: «لا يتمنى الرجل يقول: ليت أن لي مال فلان وأهله، فنهى الله عن ذلك، ولكن ليسأل الله من فضله».

قال الحافظ ابن كثير: يقول: ﴿ وَلَا تَنَمَنَّواْ مَا فَضَلَ اللّهُ بِهِ عَضَكُمْ عَلَى بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾. أي: في الأمور الدنيوية، وكذا الدينية، لحديث أم سلمة، وابن عباس، وهكذا قال عطاء بن أبي رباح: نزلت في النهي عن تمني مال فلان، وفي تمني النساء أن يكنَّ رجالاً فيغزون. رواه ابن جرير (٣).

فأثر ابن عباس حمل الآية على الحسد المذموم، الذي هو: تمني زوال النعمة من المحسود، وانتقالها إلى الحاسد، أو غيره، أو زوالها بالكلية (١٤).

ولا يعارض هذا حديث: «لا حسد إلا في اثنتين». إذ معنى الحسد هنا: الغبطة، وهي أن يتمنى مثل نعمة غيره، لا أن يتمنى زوالها، كها تقدم.

<sup>(1)(1/777).</sup> 

<sup>(</sup>٢)(٥/٧٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: اللسان (٢/ ٨٦٨).

<sup>(</sup>٥) البخاري، كتاب المرضى (١٠/ ١٢٧)، ومسلم (٤/ ٢٠٦٤).

كان لابد فاعلاً فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا كانت الوفاة خيرًا لي». خيرًا لي».

وقد بوب البخاري في كتاب التمني من صحيحه (١) على هذا الحديث، فقال: باب ما يكره من التمني.

#### حكم التمني:

إذا تمنى المسلم أمرًا فيه معصية لله تعالى، ثم لم يعملها، فلا يخلو هذا من أربعة أمور (٢):

الأول: أن يترك معصية خوفًا من الله تعالى.

الثاني: أن يترك المعصية خوفًا من المخلوقين، ومراءاة لهم.

الثالث: أن يترك المعصية لعدم القدرة عليها بعد السعي في تحصيلها.

الرابع: أن يهم بالمعصية فقط.

ولكل قسم من هذه الأقسام الأربعة حكم يخصه:

## حكم القسم الأول:

فالأول: وهو: ترك المعصية خوفًا من الله تعالى، يُثاب عليه المسلم، وذلك لما تقدم (٣) في حديث ابن عباس عليه عن النبي ﷺ فيما يرويه عن ربه -تبارك وتعالى وفيه: «وإن هَمَّ بسيئة، فلم يعملها، كتبها الله عنده حسنة كاملة». متفق عليه.

وعن أبي هريرة على نحوه، وفيه: «وإن تركها من أجلي فاكتبوها له حسنة».

<sup>(1)(71\.17).</sup> 

<sup>(</sup>٢) هذا التقسيم أخذته من مجمل كلام ابن رجب في جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٢١-٣٢٨).

<sup>(</sup>۳) (ص۱۲).

الحديث متفق عليه، واللفظ للبخاري (١)، وفي لفظ لمسلم: «إنها تركها من جَرَّاي».

قال الخطابي: محل كتابة الحسنة على الترك: أن يكون التارك قد قدر على الفعل ثم تركه، لأن الإنسان لا يسمى تاركًا إلا مع القدرة. اهـ(٢).

وقال الحافظ ابن رجب: «إنها تركها من جراي»، يعني: من أجلي، وهذا يدل على أن المراد: من قدر على ما هَمَّ به من المعصية، فتركه لله تعالى، وهذا لا ريب في أنه يكتب له بذلك حسنة، لأن تركه للمعصية بهذا القصد عمل صالح. اهـ (٣).

## حكم القسم الثاني:

وأما القسم الثاني: وهو: ترك المعصية خوفًا من المخلوقين، ومراءاة لهم: فقد قال جماعة من العلماء: إنه يعاقب على تركها بهذه النية، لأن تقديم خوف المخلوقين على خوف الله: محرم.

وكذلك قصد الرياء للمخلوقين: محرم، فإذا اقترن به ترك المعصية، عوقب على هذا الترك.

قال الفضيل بن عياض -رحمه الله-: كانوا يقولون: ترك العمل للناس رياء، والعمل لم شرك<sup>(٤)</sup>.

## حكم القسم الثالث:

وأما القسم الثالث: وهو: ترك المعصية لعدم القدرة عليها بعد السعي في

<sup>(</sup>١) البخاري، كتاب التوحيد (١٣/ ٤٦٥)، ومسلم (١/٨١١).

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن فتح الباري (١١/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>m) جامع العلوم والحكم (1/ m).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢/ ٣٢١).

تحصيلها، فإنه يأثم في أصح قولي العلماء، وذلك لما في الصحيحين عن أبي بكرة على قال: سمعت رسول الله على يقول: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار، فقلت: يا رسول الله، هذا القاتل، فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصًا على قتل صاحبه»(١). هذا لفظ البخاري.

قال العلامة ابن القيم -رحمه الله-: فنزله منزلة القاتل، لحرصه على قتل صاحبه، في الإثم دون الحكم، وله نظائر كثيرة في الثواب والعقاب. اهـ (٢).

وقد تقدم (٣) في حديث أبي كبشة الأنهاري الله ما يدل على لك صراحة، ونص الشاهد منه: «وعبد رزقه الله مالاً، ولم يرزقه علمًا، فهو يتخبط في ماله بغير علم، لا يتقي فيه ربه، ولا يصل فيه رحمه، ولا يعلم لله فيه حقًّا؛ فهذا بأخبث المنازل، وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا علمًا، فهو يقول: لو أن لي مالاً لعملت فيه بعمل فلان، فهو نيته؛ فوزرهما سواء». رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح. اهـ

قال الحافظ ابن رجب -رحمه الله-: وأما إن سعى في حصولها -أي: المعصية - بها أمكنه، ثم حال بينه وبينها القدر، فقد ذكر جماعة أنه يعاقب عليها حينئذ، لقول النبي على الله تجاوز الأمتى عها حدثت به أنفسها، ما لم تكلم به أو تعمل (13).

وقوله: «ما لم تكلم به أو تعمل». يدل على أن الهامَّ بالمعصية إذا تكلم بها هَمَّ به

<sup>(</sup>١) البخاري، كتاب الإيهان (١/ ٨٥)، ومسلم (٤/ ٢٢١٣).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (١/ ١١٤).

<sup>(</sup>۳) (ص۱۳).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب العتق (٥/ ١٦٠)، ومسلم (١/ ١١٦) عن أبي هريرة.

بلسانه أنه يعاقب على الهُمِّ حينئذ، لأنه قد عمل بجوارحه معصية، وهو التكلم باللسان، ويدل على ذلك حديث الذي قال: «لو أن لي مالاً لعملت فيه ما عمل فلان». اهـ

فتبين بذلك أن من هم بالمعصية، وفعل أسباب حصولها، أو تكلم بها، ثم حيل بينه وبينها، قسرًا، أثم، لدلالة هذه النصوص.

وقد جعل بعض أهل العلم هذه المسألة ومسألة الهم الجازم المصمم دون السعي أو التكلم: مسألة واحدة، فوقع بذلك إشكال كبير، والذي يظهر أنها مسألتان:

الأولى: الهم مع السعي أو التكلم: فيحصل بذلك الإثم، وهذا ما يتفق مع حديث أبي هريرة على: «إن الله تجاوز لي عن أمتي ما وسوست به صدورها ما لم تعمل أو تكلم». إذ إن هذه الصورة وقع فيها عمل، أو تكلم، كما تقدم في كلام الحافظ ابن رجب -رحمه الله- ولا يعارض هذا حديث ابن عباس في أن من هم بالمعصية ولم يعملها كتبت له حسنة، لوقوع العمل الذي هو بذل السبب لنيل المعصية، أو التكلم بها، فلم يبق هنا هَمٌّ، وقد تقدم بيان هذا.

# حكم القسم الرابع، من هم بالمعصية فقط:

الثانية: مجرد الهم، فلا يخلو من حالتين:

الحالة الأولى: أن يكون الهم بالمعصية خاطرًا خطر، ولم يساكنه صاحبه، ولم يعقد قلبه عليه، بل كرهه، ونفر منه، فهذا معفو عنه، كالوساوس الرديئة التي سئل النبي عنها، فقال: «ذاك صريح الإيمان»، كما جاء في صحيح مسلم (۱)، عن أبي هريرة فله، قال: «جاء ناس من أصحاب النبي فله فسألوه: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به، قال: وقد وجدتموه؟ قالوا: نعم، قال: ذاك صريح الإيمان».

<sup>(1)(1/11).</sup> 

وفي صحيح مسلم، عن أبي هريرة، قال: «لما نزلت على رسول الله ﷺ: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي اللَّهِ مَا فِي اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

الحالة الثانية: أن يكون الهم عزمًا مصممًا يساكنه صاحبه، ويعقد قلبه عليه، فهذا نوعان:

النوع الأول: ما كان متعلقًا بعمل القلب وحده، كالشك في الوحدانية، أو النبوة، أو النبوة، أو البعث، أو غير ذلك من الكفر والنفاق، فهذا كله يعاقب عليه العبد، ويصير بذلك كافرًا أو منافقًا.

ويلحق بهذا النوع سائر المعاصي المتعلقة بالقلوب، كمحبة ما يبغضه الله، وبغض ما يحبه الله، والكبر، والعجب، والحسد، وسوء الظن بالمسلم من غير موجب.

النوع الثاني: ما لم يكن من أعمال القلوب؛ بل هو من أعمال الجوارح كالزنا، والسرقة، وشرب الخمر، ونحوها.

فالصحيح من أقوال أهل العلم في هذه المسألة ما ذهب إليه القاضي أبو بكر الباقلاني، حيث نقل المازري مذهبه، فقال: مذهب القاضي أبي بكر بن الطيب

الباقلاني: أن من عزم على المعصية بقلبه، ووطّن نفسه عليها؛ أثم في اعتقاده وعزمه. وحمل القاضي ما وقع في حديث ابن عباس ونحوه، على أن ذلك فيمن لم يوطن نفسه على المعصية. وإنها مر ذلك بفكره من غير استقرار، ويسمى هذا: همًّا، ويفرق بين الهمّ والعزم. اهـ

قال القاضي عياض: عامة السلف، وأهل العلم من الفقهاء والمحدثين على ما ذهب إليه القاضي أبو بكر، للأحاديث الدالة على المؤاخذة بأعمال القلوب. اهـ

قال النووي -بعد سياق كلام القاضي عياض-: وهو ظاهر حسن لا مزيد عليه، وقد تظافرت نصوص الشرع بالمؤاخذة بعزم القلب المستقر، من ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ١٩] الآية. وقوله تعالى: ﴿ أَجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ مَعْضَ ٱلظَّنِ إِثْمَ ﴾ [الحجرات: ١٢] اهد(١).

قال ابن الجوزي: إذا حدث نفسه بالمعصية لم يؤاخذ، فإن عزم وصمم، زاد على حديث النفس، وهو من عمل القلب.

قال: والدليل على التفريق بين الهم والعزم: أن من كان في الصلاة فوقع في خاطره أن يقطعها لم تنقطع، فإن صمم على قطعها بطلت. اهـنقلاً عن الفتح (٢).

قال الحافظ ابن رجب: قال ابن المبارك: سألت سفيان الثوري: أيؤاخذ العبد بالهمة؟ فقال: إذا كانت عزمًا أوخذ.

ورجح هذا القول كثير من الفقهاء، والمحدثين، والمتكلمين من أصحابنا، وغيرهم، واستدلوا له بنحو قوله وَجَلَاً: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥].

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي (٢/ ١٥١) بتصرف.

<sup>(7)(11/</sup> ٧٢٣ – ٨٢٣).

وقوله: ﴿ وَلَكِن يُوَّاخِذُكُم مِاكسَبَتَ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥].

وبنحو قول النبي ﷺ: «الإثم ما حاك في صدرك، وكرهت أن يطلع عليه الناس»(١).

و حملوا قوله ﷺ: "إن الله تجاوز الأمتي عما حدثت به أنفسها، ما لم تكلم به أو تعمل». على الخطرات.

وقالوا: ما ساكنه العبد، وعقد قلبه عليه، فهو من كسبه وعمله، فلا يكون معفوًّا عنه. اهـ (۲).

#### كلمة جامعة لابن القيم:

وفي آخر هذا المطاف أذكر كلمة لابن القيم -رحمه الله تعالى- جامعة، حيث يقول: ومن الصغائر أيضًا: شهوة المحرمات وتمنيها، وتفاوت درجات الشهوة في الكبر والصغر، بحسب تفاوت درجات المشتهى.

فشهوة الكفر والشرك: كفر.

وشهوة البدعة: فسق.

وشهوة الكبائر: معصية.

فإن تركها لله مع قدرته عليها: أثيب.

وإن تركها عجزًا بعد بذله مقدوره في تحصيلها: استحق عقوبة الفاعل، لتنزيله منزلته في أحكام الشرع. اهـ (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه (٤/ ٢٥٥٣) عن النواس بن سمعان.

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (١/١٤).

## حكم الهم بالمعصية في الحرم:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ إِلْحَكَادِ بِظُلْمِ نَكُونَكُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ﴾ [الحج: ٢٥].

وروى ابن جرير الطبري<sup>(۱)</sup>، عن عبد الله بن مسعود على أنه قال: «ما من رجل يهم بسيئة، فتكتب عليه، ولو أن رجلاً بعدن أبين<sup>(۱)</sup> هم أن يقتل رجلاً بهذا البيت، لأذاقه الله من العذاب الأليم<sup>(۱)</sup>.

قال جماعة من أهل العلم: من هم أن يعمل سيئة في مكة، أذاقه الله العذاب الأليم، بسبب همه بذلك، وإن لم يفعلها، بخلاف غير الحرم المكي من البقاع، فلا يعاقب فيه بالهم.

واستدلوا بظاهر الآية السابقة، وجعلوها مخصصة لقول النبي عَلَيْ: «ومن هَمَّ بسيئة فلم يعملها كتبت له حسنة».

قال العلامة الشنقيطي -رحمه الله تعالى-: ويحتمل أن يكون معنى الإرادة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ ﴾: العزم المصمم على ارتكاب الذنب فيه، والعزم المصمم على الذنب ذنب يعاقب عليه في جميع بقاع الله، مكة، وغيرها. اهـ (١٠).

## كيفية التخلص من هذا التمني:

التمني المذموم داء خطير، ومرض مزمن، تجب الوقاية منه، والعمل على

<sup>(</sup>١) تفسير سورة الحج (١٧/ ١٤٠–١٤١)، ورواه الإمام أحمد (١/ ٤٢٨) مرفوعًا، قاله ابن كثير (٣/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) في ط الحلبي: بعد أن بين، وهو خطأ، وعدن أبين، للتمييز بينها وبين عدن لاعه، وهي بلدة مشهورة في اليمن.

<sup>(</sup>٣) صححه الحافظ في الفتح (٢١٠/١٢)، قال العلامة الشنقيطي (٥٩/٥) في أضواء البيان: وهذا ثابت عن ابن مسعود، ووقفه عليه أصح من رفعه. اهـ

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان (٥/ ٦٠).

علاجه إن وقع.

ووسائل معالجة هذا الوباء كثيرة، نقتصر على طرف منها:

فمن ذلك: مجاهدة النفس على دفع الخطرات، فإن الخطرات أصل يبنى عليه ما بعده، كما قال ابن القيم -رحمه الله تعالى-: مبدأ كل علم نظري، وعمل اختياري: هو الخواطر والأفكار؛ فإنها توجب التصورات، والتصوارت تدعو إلى الإرادات، والإرادات تقتضي وقوع الفعل، وكثرة تكراره تعطي العادة.

فصلاح هذه المراتب بصلاح الخواطر والأفكار، وفسادها بفسادها.

قال: واعلم أن الخطرات والوساوس تؤدي متعلقاتها إلى الفكر، فيأخذها الفكر فيؤديها إلى الفكر فيؤديها إلى الإرادة، فتأخذها الإرادة فتؤديها إلى الجوارح والعمل؛ فتستحكم، فتصير عادة.

فردها من مبادئها أسهل من قطعها بعد قوتها وتمامها.

ومعلوم أنه لم يعط الإنسان إماتة الخواطر، ولا القوة على قطعها، فإنها تهجم عليه هجوم النفس.

إلا أن قوة الإيهان والعقل تعينه على قبول أحسنها، ورضاه به، ومساكنته له، وعلى رفع أقبحها، وكراهته له، ونفرته منه. اهـ(١).

فمن تأمل هذا الكلام البديع، وعمل به، نجا من لوثة الخطرات والأفكار، وسلم من الشرور والأخطار.

ومن العلاج النافع لدفع داء التمني ورفعه: حفظ العين من النظر إلى الشهوات المحرمة، وتجنيبها النظر إلى الشهوات المباحة ما أمكن؛ فإن الله جعل العين مرآة القلب،

<sup>(</sup>۱) الفوائد لابن القيم (ص١٧٣–١٧٤)، وينظر (١٧٥، ١٧٦، ١٧٧)، فإن كلامه هنا كلام متين لا تظفر، به عند غيره.

فإذا غض العبد بصره، غض القلب شهوته، وإذا أطلق بصره، أطلق القلب شهوته.

ولو لم يكن في غض البصر من الفوائد إلا تخليص القلب من ألم الحسرة، فإن من أطلق نظره؛ دامت حسرته.

فأضر شيء على القلب: إرسال البصر، فإنه يريه ما يشتد طلبه، ولا صبر له عنه، ولا وصول له إليه، وذلك غاية ألمه وعذابه.

وصدق القائل:

وكنت متى أرسلت طرفك رائدًا لقلبك يـومًا أَتْعَبَـتُكَ الْمَناظـرُ وكنت متى السلام أَنْ الْمَناظـرُ على الله ولا عن بعضِهِ أنت صابرُ (١)

ومن أعظم ما يعين على قطع التمني المذموم: قصر الأمل، وتذكر الموت، فإذا أيقن العاقل قرب الرحيل، صرف همه فيها يعود عليه بالنفع، وحرص على حفظ وقته، ولم يبذله في غير طاعة الله تعالى.

أخرج الترمذي (٤/ ٥٥٣)، والنسائي (٤/ ٤)، وابن ماجه (٢/ ١٤٢٢) عن أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله عليه: «أكثروا ذكر هادم اللذات» يعني: الموت.

قال الترمذي: حديث حسن غريب. اهـ

وقال الحاكم (٤/ ٣٢١): هذا حديث صحيح على شرط مسلم. اهـ وأقره الذهبي في تلخيصه.

وأخرجه ابن حبان في صحيحه -كما في الإحسان- (٧/ ٢٦٠) بلفظ: «أكثروا ذكر هادم اللذات، فما ذكره عبد قط وهو في ضيق إلا وسعه عليه، ولا ذكره وهو في سعة إلا ضيقه عليه».

<sup>(</sup>١) روضة المحبين لابن القيم (ص٩٧) بتصرف.

قال العلماء: هذا الحديث كلام مختصر وجيز، قد جمع التذكرة، وأبلغ في الموعظة. فإنه من ذكر الموت حقيقة ذكره: نقص لذته الحاضرة، ومنعه من تمنيها آجلاً، اهمن فيض القدير (٢/ ٨٥).

قال بعضهم: نعم مصلحة القلب ذكر الموت، يطرد فضول الأمل، ويكف عزب التمني. اهـ

وقال الحكماء: من ذكر المنية، نسي الأمنية. اهـ

وقال الحافظ: وُجِد مكتوبًا على حجر: لو رأيت يسير ما بقي من عمرك، لزهدت فيها ترجو من أملك، ولرغبت في الزيادة من عملك، وأقصرت من حرصك وحيلك، وإنها يلقاك غدًا ندمك، لو قد زلت بك قدمك، وأسلمك أهلك وحشمك، وتبرأ منك القريب، وانصرف عنك الحبيب. اهد(۱).

قال الشاعر:

مَـنْ رَاقَـبَ الْمَـوتَ لَـمْ تكثر أَمَانِيْهِ وَكُـمْ يَكُـنْ طَالِـبًا مَا لَيْسَ يَعْنِيْهِ (٢)

ومما يقلب التمني الممدوح إلى ما هو أفضل وأكمل: ما كان يفعله سعيد بن المسيب -رحمه الله تعالى- حيث قال لأصحابه يومًا: ما تمنيت شيئًا قط، فقالوا له: وكيف ذلك؟ قال: إذا عرض لي شيء من ذاك سألته ربي (٣).

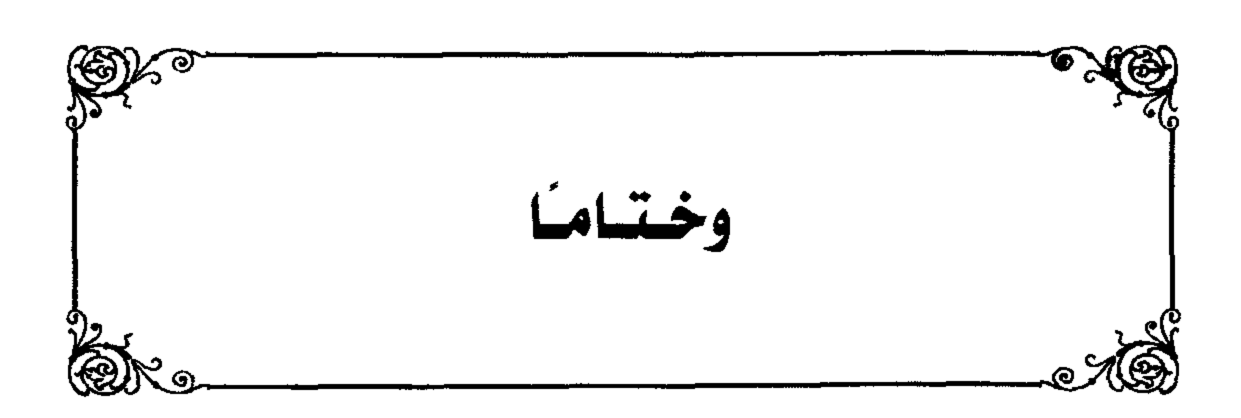
فهذا الأثر ينزل على أحد أنواع التمني الممدوح، وهو تمني المباحات، فينبغي صرف القلب عنها، لأن التكثر من المباحات مكروه، فها الظن بتمنيها؟!!

\* \* \*

<sup>(</sup>١) نقلاً عن فيض القدير (١/ ٨٦).

<sup>(</sup>٢) الآداب الشرعية، لابن مفلح (١/ ٥٦).

<sup>(</sup>٣) كتاب المتمنين، لابن أبي الدنيا (ل/ ١٢٦/ب).



وفي ختام هذه الرسالة، أورد أبياتًا جميلة لابن حزم، يتمنى أمورًا، يجدر بكل مؤمن تمنيها، والسعي في تحصيلها، قال -رحمه الله-(١):

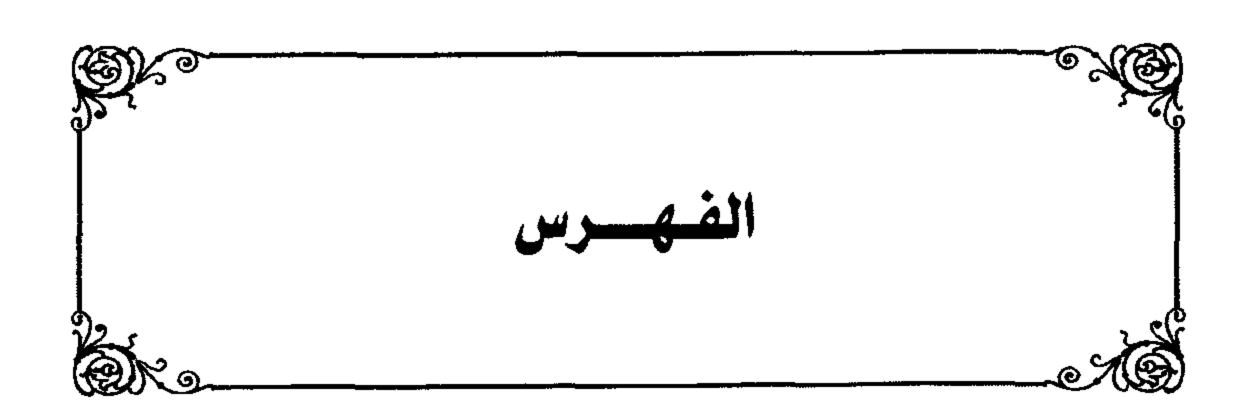
مُناي مِنَ الدنيا علوم أبثُها دُعاءٌ إلَى القرآن والسُنن الَّتِي وَالسُنن الَّتِي وَالسُنن الَّتِي وَالسُنن الَّتِي وَالسُنمُ الطراف الشُغور مُجاهِدًا لألقى حِمَامي مقبلاً غير مُدبر كفاحًا مع الكفَّارِ في حَومة الوَغى فيا رَبِّ لا تَجعَل حِمَامي بغيرها

وأنشرها في كل بَادٍ وحاضرِ تناسئ رجالٌ ذكرها في الْمَحاضرِ إذا هَسيعةٌ ثارت فاول نافسرِ بسُمْرِ العَوالي والسرقاق البواتر بسُمْرِ العَوالي والسرقاق البواتر وأكرمُ مَوتٍ للفتَى: قَاتلُ كافرِ ولا تَجعلني مِنْ قطِينِ الْمَقَابِرِ

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) السير (۸/ ۲۰۲).

|  | <u> </u> |  |
|--|----------|--|
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |
|  |          |  |



| ٧   | المقدمة                                          |
|-----|--------------------------------------------------|
|     | فصل في تعريف «المني» و «التمني»                  |
|     | فصل: التمني قسمان                                |
|     | «التمني الممدوح »                                |
|     | المبحث الأول: تعريفه، ووجه فضله                  |
| ١٦  | المبحث الثاني: أمثلة التمني الممدوح              |
| ۲ • | المبحث الثالث: شروط التمني الممدوح               |
| ۲ • | الشرط الأول: كونه في حدود الشرعيات               |
| ۲۲  | الشرط الثاني: العجز عن القيام بالعمل             |
|     | الشرط الثالث: عقد العزم على الفعل عند القدرة على |
| ۲٦  | الشرط الرابع: ألاَّ يكون التمني ديدن المرء       |
| ۲۹  | فصل في التمني المذموم                            |
| ۲۹  | التمني من مفسدات القلب                           |
|     | ما جاء في ذم التمني                              |
| ٣٢  | الحث على اغتنام الوقت                            |
| ٣٢  | حرص السلف على عمارة جميع الأوقات بالخير          |

| الفرق بين التمني والرجاء الفرق بين التمني والرجاء                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ما جاء في ذم طول الأمل                                                            |
| أمثلة التمني المذموم                                                              |
| حكم التمني • ٤                                                                    |
| حكم القسم الأول، وهو: ترك المعصية خوفًا من الله • ٤                               |
| حكم القسم الثاني، وهو: ترك المعصية خوفًا من الناس ٤١                              |
| حكم القسم الثالث، وهو: ترك المعصية لعدم القدرة عليها بعد السعي في                 |
| تحصيلها                                                                           |
|                                                                                   |
| حكم القسم الرابع، من هَمَّ بالمعصية فقط: كلم القسم الرابع، من هَمَّ بالمعصية فقط: |
| حكم القسم الرابع، من هَمَّ بالمعصية فقط:                                          |
| كلمة جامعة لابن القيم في حكم التمني ٢٦                                            |
|                                                                                   |
| كلمة جامعة لابن القيم في حكم التمني                                               |



# التعليق المتع على القواعد الأربع

لشيخ الإسلام الإمام المجدد

محمد بن عبد الوهاب

(١١١٥- ٢٠٢١هـ)

بقلم

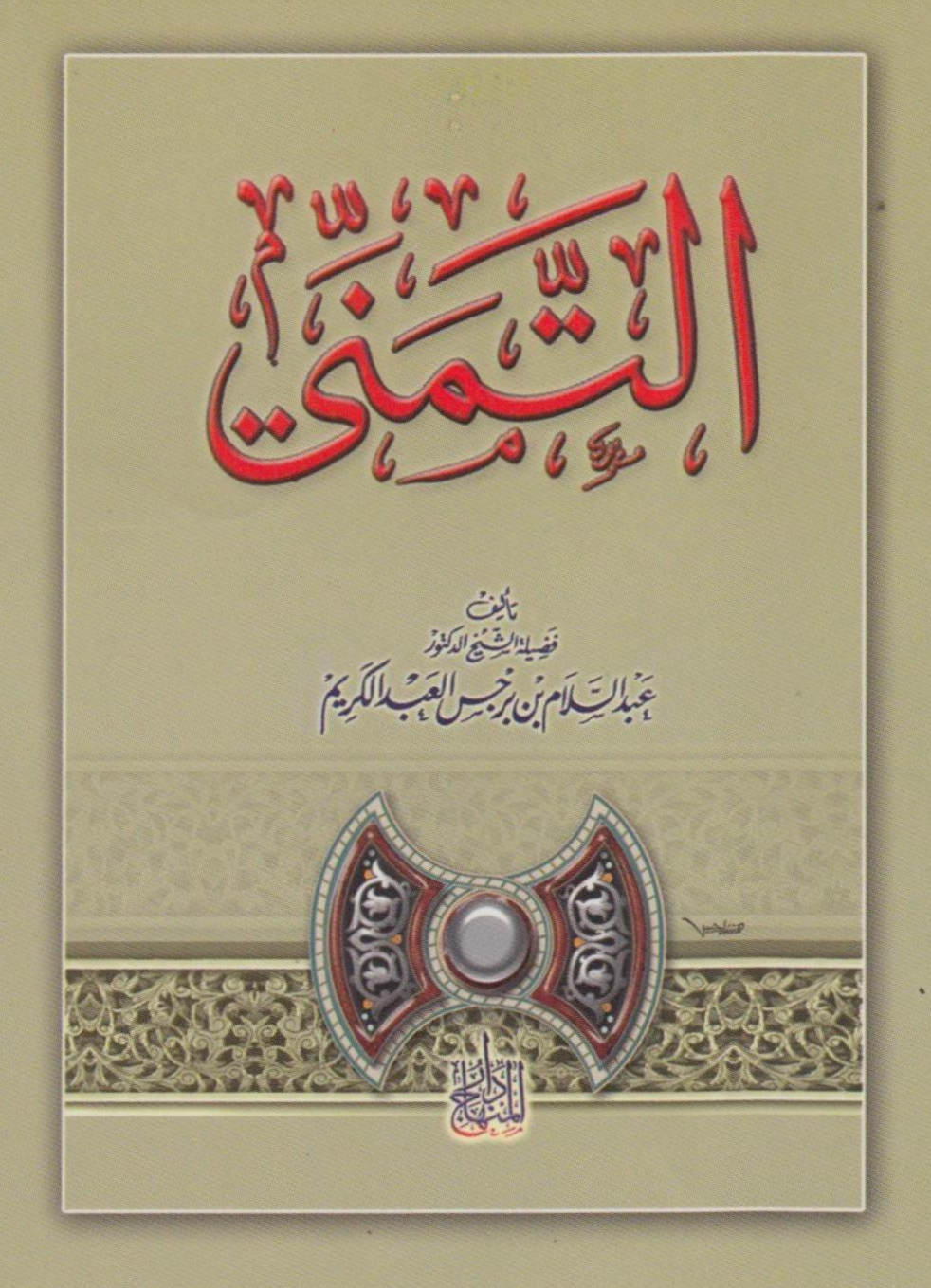
خالد بن قاسم الردادي



براغ المسلم المرافع ا

نَالِيْف فَضِ لِنَّالِشِيخِ الْعَلَّامَنِ ربيع مرها وي عرض الرحب في ربيع مرها وي مرد الرحب في رئيس من المراب المر







الإدارة: ١٧ صعب صالح - عين شمس - القاهرة المكتبة: ١٨ ش الهدي المحمدي - احمد عرابي - عين شمس تلكتبة: ١٨ ش الهدي المحمدي - احمد عرابي - عين شمس تليفون وفاكس: ٢٠٠١٢٣٩٥٣٣١٧ . جوال: ٢٠٠١٢٣٩٥٣٣١٧ . E-mail: daralmenhaj@hotmail.com E-mail: daralminhaj@yahoo.com

