

في فضل الصلاة والسلام على خير الأنام صَاَّلُتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

تأليف

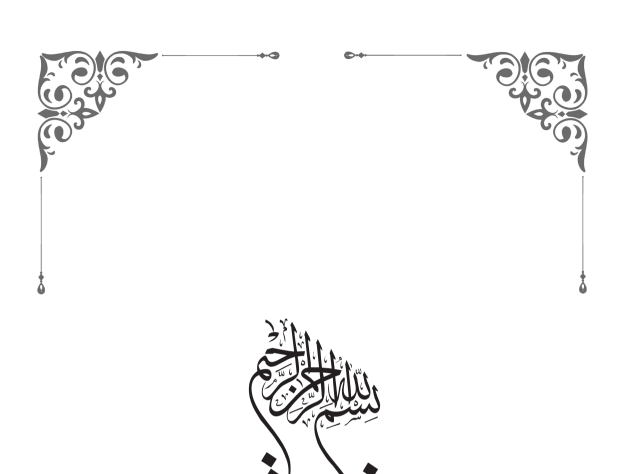
الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية رَحَمَّدُ اللَّهُ اللَّهُ عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية رَحَمَّدُ اللَّهُ

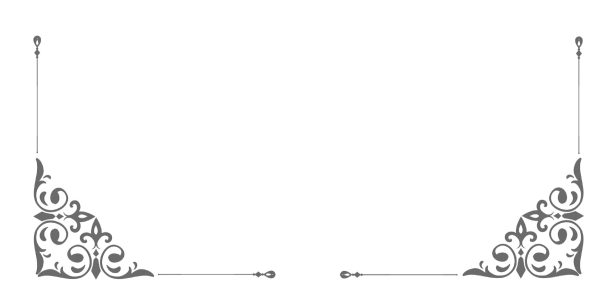
اختصره

د. خالد بن مطلق بن عبد الله المطلق
 القاضي بمحكمة الاستئناف بالرياض

الطبعة الثالثة ١٤٤٢ هـ / ٢٠٢١م











### 🦂 تقدیم 🦖

الحمد لله، وبعد:

فقد نظرت في اختصار الشيخ: خالد بن مطلق المطلق المطلق قاضي المحكمة العامة في المدينة النبوية لكتاب جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على خير الأنام، فوجدته اختصاراً مفيداً؛ حيث اقتصر على ما تمس الحاجة إليه مما ساقه ابن القيم في هذا الكتاب، فجزاه الله خيراً على ما قام به من هذا المجهود العلمى.

وصلى الله سلم على نبينا محمد وآله وصحبه..

كتبه صالح بن فوزان الفوزن عضو هيئة كبار العلماء ١٤٢٩/٥/٢٨هـ







### 🤏 تقدیم 🐎

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين... أما بعد:

فقد اطلعت على المختصر النافع الموسوم «بمختصر جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام» للإمام ابن قيم الجوزية، والذي اختصره فضيلة الشيخ خالد بن مطلق المطلق القاضي بالمحكمة العامة بالمدينة المنورة، فألفيته قد جمع فأوعى واختصر فأوفى، جمع من النصوص ما افترق، مما تناسب واتسق، واختار عيون الآيات القرآنية والأحاديث النبوية في باب من أبواب الخير العميم، باب تعظيم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وتميزه عن غيره من أنبياء الله ورسله عند ذكره؛ رفعاً لقدره وإعلاء لمكانته في حياته وبعد وفاته.







ولهذا: فقد جاء المختصر، جليساً لصاحبه في الحضر، وأنيساً له في السفر، اختار المؤلف في مختصره هذا منتخبات ابن قيم الجوزية ما يناسب المقام وأتى فيما استقاه لمختصره الثمين بيوت الكلام من أبوابها.

فجزى الله المؤلف خير الجزاء وأثابه أحسن المثوبة وأكثر أمثاله.

﴿ ذَالِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ۚ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ (١١) [سورة الحديد: ٢١].

﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [سورة البقرة: ٢٦٩].

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين...

أ. د. محمد بن على العقلا مدير الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة سابقاً









### القديم 🖟

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، نبينا محمد وآله وصحبه. وبعد.. فإنّ من الطاعات العظيمة والقُرَب الجليلة الإكثارَ من الصلاة والسلام على نبى الله المصطفى وخليله المجتبى محمد بن عبدالله إمام المتقين، وقدوة الموحدين، وقائد الغر المحجلين، وسيد ولد آدم أجمعين، المبعوث رحمة للعالمين، ومحجة للسالكين وذكراً للغافلين: ﴿قَدْ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُو َذِكْرًا ﴿ رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُورْءَاينتِ ٱللَّهِ مُبَيِّننَتِ لِيُخْرِجَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [سورة الطلاق: آية ١٠-١١] فبصر به من العمي، وأرشد به من الغي، وجعله قسيم الجنة والنار، وفرق ما بين الأبرار والفجار، بعثه الله بالهدى القويم، والصراط المستقيم، والرسالة السمحة، فأشرقت برسالته الأرض بعد دامس







ظلماتها، وتألفت بها القلوب بعد داحس شتاتها، اختاره ربه واجتباه، وجعله خليله ومصطفاه، وسـدُّ إليه جميع الطرق فلم يفتح لأحد إلا من طريقه، بشر وأنذر، ورغب وحذر، وأبان وأعذر، وما ترك خيراً إلا دلّ الأمة عليه، ولا شراً إلا حذرها منه، فصلى الله وملائكته وأنبياؤه والصالحون من عباده عليه وسلم تسليمًا كثيراً.

ولا غرو أن تكون الصلاة والسلام عليه طاعة زاكية وعبادة عظيمة يحبها الربُّ ويرضاها، فأمر بها عباده في كتابه بعد أن بدأ ذلك بنفسه وثني فيه بملائكته المسبحة بقدسه، فقال جلّ من قائل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْكَ تُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا (٥) ﴿ [سورة الأحزاب: آية ٥٦]. وهي حقٌّ من حقوقه على أمته، والبخيل من أمته من بخل بالصلاة والسلام عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأولى أمته به أكثرهم صلاةً عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.







هـذا وقد كتب غير واحد من أهل العلم في هذا الباب الشريف والمطلب المنيف كتابات عديدة مختصرة ومطولة، وكان من أغزرها فائدة وأوسعها أثراً وعائدة، كتاب: «جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام»، للعلامة الإمام والمحقق الهمام محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية رحمه الله وغفر له ورفع درجته في عليين، وهو كتاب فريد في بابه، لم يؤلف في موضوعه قبله بشهادة جمع من الأكابر؛ بل قال هو نفسه معرفًا بما فيه، ذاكراً نعمة الله و منته عليه: «هو كتاب فرد في معناه لم أسبق إلى مثله في كثرة فوائدة وغزارتها».

ولما كان هذا الكتاب المستطاب قـد تضعف كثير من الهمم عن ختمه والمرور عليه، وفيه من الفوائد ما يهم ذوي الاختصاص من أهل العلم وطلابه، وكانت الحاجة ماسة لعموم المسلمين للوقوف على جملة فوائده وبديع







فرائده وجميل تحفه وقلائده، وُجدَتْ هذه الرغبة في إخراج هذا المختصر المفيد لدى الشيخ الفاضل خالد بن مطلق المطلق أثابه الله و جزاه خير الجزاء على حسن مسعاه وطيب مبتغاه وكريم رغبته، وأحسب أن جهده هذا مفيد في غايته ومقصوده، وهو نوع من التعاون على هذا البر العظيم المتعلق بقدوتنا الأمين ورسولنا الكريم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وقد من الله على بالوقوف على طرف من عمله فيه، جعل الله الخير حليفه ومعاذه من الشر وخوافيه.

وأسال الله أن ينفع جذا الجهد، وأن يتقبل من صاحب الأصل وصاحب المختصر ومنا أجمعين صالح أعمالنا وسديد أقوالنا، وأن يغفر لنا ولوالدينا ومشايخنا وللمسلمين والمسلمات، الأحياء منهم والأموات إنه تبارك وتعالى غفور رحيم.





وصلى الله على عبدالله ورسوله نبينا محمد وعلى آله و صحبه.

#### وكتبه

د. عبدالرزاق بن عبدالمحسن البدر في يوم عاشوراء من عام ثمانية وعشرين وأربعمائه وألف









# بِنِيْرُ الْمِثْلِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ ا مُقتِلُمْ الْمِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ الْحِيْرِ

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل محمد، كما باركت على الرهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم ارض عن الصحابة الكرام، ومن تبعهم بإحسان، أمّا بعد:

فإن نعم - الله تعالى - على عباده كثيرة لا تحصى، وأعظم نعمة أنعم الله بها على الثقلين: الجن والإنس أن بعث فيهم عبده، ورسوله، وخليله، وحبيبه، وخيرته من خلقه، محمداً صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ليخرجهم به من الظلمات إلى





النور، وينقلهم من ذل العبودية للمخلوق إلى عز العبودية للخالق سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ويرشدهم إلى سبيل النجاة والسعادة، ويحذرهم من سبل الهلاك والشقاوة، أرسله بين يدى الساعة بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، فهدى به من الضلالة، وبصّر به من العمى، وأرشد به من الغيِّ، وفتح به أعينًا عميًا، وآذانًا صمًّا، وقلوبًا غلفًا، وقد قام - عليه أفضل الصلاة والسلام - بإبلاغ الرسالة، وأداء الأمانة، والنصح للأمة على التمام والكمال.

«وقد نوه الله بهذه النعمة العظيمة، والمنة الجسيمة في كتابه العزيز فقال: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايْتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبُّلُ لَفِي ضَكَلِ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهِ ١٦٤].

وإنما كان إرساله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى الناس كافة أعظم منة امتن بها على عباده؛ لأن في ذلك تخليص من وفقه الله وهداه

### \*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْأَفْهَامِ الْأَفْهَامِ الْأَفْهَامِ





منهم من العذاب السرمدي، وذلك بسبب الإيمان بالله ورسوله والابتعاد عن كل ما يوجب دخول النار والخلود فيها»<sup>(۱)</sup>.

ولما كانت نعمة الله - تعالى - على المؤمنين بإرسال رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إليهم عظيمة أمرهم الله - تعالى -في كتابه العزيز أن يصلوا عليه ويسلموا تسليما، بعد أن أخبرهم أنَّه وملائكته يصلون على النبي فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيْ حِكَتَهُ وَيُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا (٥٠) ﴿ [سورة الأحزاب الآية ٥٦].

فهذه الآية فيها تعظيم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والتنويه به ما ليس في غيرها، وذلك بسبب ما فيها من تمييز للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند ذكره، ولا شك أن ذلك فيه رفع لقدره وإعلاء لمكانته في حياته وبعد موته.

<sup>(</sup>١) بتصرف: كتاب أخلاق الرسول الكريم صَلَّاللَّهُ كَايْهِ وَسَلِّمَ للعلامة عبدالمحسن العباد البدر.





ولذلك فإن من أعظم شعب الإيمان الصلاة والسلام على النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ محبة له وأداء لحقه و تعظيماً لقدره، والمواظبة عليها من باب أداء شكره صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وشكره واجب لعظمة الإنعام به، فقد جعله الله سببًا لنجاتنا من الجحيم، ودخولنا في دار النعيم، وإدراكنا الفوز بأيسر الأسباب، ونيلنا السعادة من كل الأبواب.

إن محبة الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أصل عظيم من أصول الدين، فلا إيمان لمن لم يكن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَ آؤُكُمُ وَأَبْنَ آؤُكُمُ وَإِخْوَانُكُمُ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمُواْلُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجِكَرَةٌ تَغَشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا ۚ أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّن ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِكَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ ۗ وَٱللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ اللهِ ٢٤].



### ···· 🙌 🍕 مختصر جلاء الأفهام 🚅 🗫 🕩 🗝



قال القاضي عياض رَحْمَهُ ٱللَّهُ في شرح الآية: (فكفي بهذا حضاً وتنبيهاً ودلالة وحجة على إلزام محبته، ووجوب فرضها، وعظم خطرها، واستحقاقه لها صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إذا قرع الله من كان ماله وأهله وولده، أحب إليه من الله ورسوله وتوعدهم بقوله تعالى: ﴿فَتَرَبُّصُواْ حَتَّىٰ يَأْتِكَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾، ثم فسقهم بتمام الآية، وأعلمهم أنهم ممن ضل ولم يهده الله)<sup>(۱)</sup>.

ومن لوازم محبته وشكره ونصرته كثرة الصلاة والسلام علىه.

وقد اعتنى العلماء بهذه الخصيصة العظيمة - أي الصلاة عليه - فأفردوها بالتأليف وتناولوا في مؤلفاتهم تلك جوانب هذا الموضوع، ومن أشهر تلك المؤلفات وأجمعها كتاب (جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام)، للعلامة ابن القيم رَحْمَهُ أُللَّهُ، بل هو أشهرها وأحسنها.

<sup>(</sup>١) الشفا بتعريف أحوال المصطفى (٢/ ١٨).







قال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللهُ عن هذا الكتاب في زاد المعاد: (هـو كتـاب فرد في معناه لم أسـبق إلى مثلـه في كثرة فوائده وغزارتها)، وقال أيضاً في الزاد: (أتينا فيه من الفوائد بما يساوي أدناه رحلة مما لا يوجد في غيره)

وقال السخاوي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: (وفي الجملة فأحسنها وأكثرها فوائد خامسها) يقصد الكتاب المذكور.

وبما أن للنبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حقوقًا كثيرة على أمته، ومن تلك الحقوق الصلاة والسلام عليه، وأن بيان ذلك للمسلمين يعتبر من النصرة، رأيت أن اختصر الكتاب العظيم في بابه (جلاء الأفهام) المذكور آنفًا؛ ليسهل على الجميع الاطلاع عليه ومن ثم العمل بمضمونه.







### 🕸 وعملي المتواضع في ذلك يكمن فيما يلي:

- الاقتصار على ما تمس الحاجة إليه من الأحاديث والمباحث.
- عدم ذكر المسائل الخلافية سواء فقهية أم لغوية والاكتفاء بالقول الراجح في ذلك عند ابن القيم.
- ٣. عدم ذكر الفصل السابع من الباب الثاني المتضمن: في ذكر نكتة حسنة في الحديث المطلوب فيه الصلاة عليه وعلى آله كما صلى على إبراهيم فقط ولم يجمع بينهما في حديث واحد!؛ بل ورد حديث بذلك موجود في هذا المختصر برقم (٩)، ويذلك انتفت النكتة.

وأسال الله التوفيق والإخلاص في القول والعمل وأشكره سبحانه شكراً يليق بجلاله وعظيم سلطانه.





وهذا جهد العبد الفقير إلى ربه فما كان فيه من صواب فمن الله وحده، وما كان فيه من تقصير فمن نفسي وأستغفر الله.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### كتبه

خالد بن مطلق بن عبد الله المطلق القاضي بمحكمة الاستئناف بالرياض Khaled.Almutlag@gmail.com









### 🤏 تقدیم 🖟

الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستهديه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مضل له، ومن يضلل الله؛ فما له من هاد، والصلاة والسلام على أشرف خلقه، وأفضل رسله –محمد –، المبعوث للناس كافة بالهدى، والرحمة، وسعادة الدنيا والآخرة، لمن آمن به، وأحبه، واتبع سبيله، صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ وعلى آله، وصحبه، ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين.

قال الشيخ الإمام العالم العلامة شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن أيوب الزرعي ابن قيم الحنبلي إمام الجوزية رَحَدُ اللهُ: هذا كتاب سميته «جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على خير الأنام».





وهو كتاب فرد في معناه، لم يسبق إلى مثله في كثرة فوائده، وغزارتها، بينًا فيه الأحاديث الواردة في الصلاة والسلام عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وصحيحها من حسنها ومعلولها، وبينّا ما في معلولها من العلل بيانًا شافيًا، ثم أسرار هذا الدعاء وشرفه، وما اشتمل عليه من الحِكم والفوائد، ثم مواطن الصلاة عليه صَالَيْلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ومحالها، ثم الكلام في مقدار الواجب منها، واختلاف أهل العلم فيه، وترجيح الراجح وتزييف المزيَّف، ومخَّبَرُ الكتاب فوق وصفه، والحمد لله رب العالمين(١).

#### \*\*\*

<sup>(</sup>١) هذه مقدمة المؤلف في الأصل، وقد جرى الاختصار حسب ما ذكرته في مقدمتي.



#### مختصر جلاء الأفهام



# الباب الأول ما جاء في الصلاة على رسول الله صَالَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ

#### \* 1 }\*

عن أبي مسعود عقبة بن عمرو الأنصاري رَضَالِتُهُ عَنهُ قال: أتانا رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، ونحن في مجلس سعد بن عباده رَضَالِتُهُ عَنهُ فقال له بشير بن سعد رَضَالِتُهُ عَنهُ: قد أمرنا الله أن نصلي عليك، فكيف نصلي عليك؟ قال: (قولوا اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم في العالمين، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى قي العالمين، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، والسلام كما قد علمتم) رواه مسلم وغيره.

ولأحمد في لفظ آخر (نحوه) «فكيف نصلي عليك إذا صلينا في صلاتنا؟».





#### \* \* \*

وعن ابن أبي ليلى قال: لقيني كعب بن عُجره، فقال: الا أهدي لك هدية؟ خرج علينا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَقَلْنَا: قد عرفنا كيف نسلم عليك، فكيف نصلي عليك؟ قال: (قولوا: اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد). متفق عليه.

#### \* \* \*

وله حديث آخر رواه الحاكم في «المستدرك» عن كعب بن عُجره رَضَيُلِكُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله صَلَّلِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ: (آمين)، فحضرنا؛ فلما ارتقى الدرجة قال: (آمين)، ثم ارتقى الدرجة الثانية، فقال: (آمين)، ثم ارتقى الدرجة





الثالثة، فقال: (آمين)، فلما فرغ نزل عن المنبر، فقلنا: يا رسول الله! لقد سمعنا منك اليوم شيئًا ما كنا نسمعه! فقال: (إن جبريل عرض لي فقال: بَعُدَ من أدرك رمضان فلم يغفر له! فقلت: (آمين)، فلما رقيت الثانية، قال: بَعُدَ من ذكرت عنده فلم يصل عليك! فقلت: آمين، فلما رقيت الثالثة، قال: بَعُدَ من أدرك أبويه عند الكبر أو أحدهما فلم يدخل الجنة! فقلت: آمين) قال الحاكم: صحيح الإسناد.

#### \* \* \*

عن أبي حميد الساعدي أنهم قالوا: يا رسول الله! كيف نصلى عليك؟ فقال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (قولوا: اللهم صل على محمد وأزواجه وذريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد) متفق عليه.







#### **♣ △ }**♣

عن أبي سعيد الخدري رَضَايَّهُ عَنهُ قال: قلنا: يارسول الله! هذا هو السلام عليك عرفناه، فكيف الصلاة عليك؟ قال: (قولوا: اللهم صل على محمد عبدك ورسولك، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وآل محمد، كما باركت على آل إبراهيم) رواه البخاري.

#### **1**

عن موسى بن طلحة عن أبيه قال: قلت: يارسول الله كيف الصلاة عليك؟ قال: (قل: اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد، وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد) صحيح. رواه أحمد.







### **\* Y }**

عن عبدالحميد بن عبدالرحمن أنه دعا موسى بن طلحه حين عرّس على ابنه، فقال: يا أبا عيسى! كيف بلغك في الصلاة على النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ؟ فقال موسى: سألت زيد بن خارجة، فقال: أنا سألت رسول الله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كيف الصلاة عليك؟ فقال: (صلوا واجتهدوا، ثم قولوا: اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد) صحيح. رواه أحمد والنسائي.

### ₩ 🔥 🎉

عن علي رَضَايِّكُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ: (البخيل الذي من ذكرت عنده فلم يصل علي) حديث حسن صحيح غريب قاله الترمذي ورواه النسائي وابن حبان في صحيحه والحاكم في المستدرك.







عن أبي هريرة رَضَالِكُعَنهُ أنهم سألوا رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ:
كيف نصلي عليك؟ قال: (قولوا اللهم صل على محمد، وعلى آل محمد، كما وعلى آل محمد، وبارك على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت وباركت على إبراهيم وآل إبراهيم، في العالمين، إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم). وهذا الإسناد صحيح على شرط الشيخين، رواه عبدالوهاب بن منده عن الخفاف عنه.

#### **₹ \ }**

عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنْهُ قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: (ما جلس قوم مجلسًا فلم يذكروا الله تعالى، ولم يصلوا على نبيه صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، إلا كان مجلسهم عليهم تِرة يوم القيامة، إن شاء عفا عنهم، وإن شاء آخذهم). رواه الترمذي وقال







فيه: حديث حسن. ورواه أبو داود والنسائي وابن حبان في صحيحه وهو على شرط مسلم ورواه ابن حبان أيضاً عن أبي هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ ولفظه: (ما قعد قوم مقعداً لا يذكرون الله فيه، ويصلون على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلا كان عليهم حسرة يوم القيامة وإن دخلوا الجنة للثواب). وهذا الإسناد على شرط الشيخين.

### **\*\* \\ }**

وعن أبى هريرة رَضِيًا لِنَهُ عَنْهُ أيضًا في الصلاة على النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: قَالَ رسولَ الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (رغم أنف رجل ذكرت عنده فلم يصل على! ورغم أنف رجل دخل عليه رمضان، ثم انسلخ قبل أن يغفر له! ورغم أنف رجل أدرك عنده أبواه الكبر فلم يدخلاه الجنة!) رواه الترمذي بإسناد حسن.





#### \* **\Y** }\*

عن أبي هريرة رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (من صلى علي واحدة صلى الله عليه عشراً). رواه مسلم.

عن أبي هريرة رَضَالِللهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ قَالَ: (إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ، وليقل اللهم افتح لي أبواب رحمتك، فإذا خرج فليسلم على النبي صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وليقل: اللهم أجرني من الشيطان). على النبي صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وليقل: اللهم أجرني من الشيطان). رواه ابن خزيمة في صحيحه ورواه ابن حبان في صحيحه.

### **₹ \\$** }

عن أبي هريرة رَضَّالِللهُ عَنهُ عن رسول الله صَلَّاللهُ عَليْهِ وَسَلَّمَ قال: (ما من مسلم علي إلارد الله إلي روحي حتى أرد إليه





السلام) أخرجه أحمد وأبو داود(١).

#### **₹ 10** }

عن ابن مسعود رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إن أولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم على صلاة) أخرجه الترمنذي. وقال:حديث حسن غريب ورواه ابن حبان في صحبحه.

#### \* 17 }

عن عبدالله بن مسعود رَضَاً لِللهُ عَنهُ عن النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (إن لله ملائكة سياحين يبلغوني عن أمتى السلام) وهذا إسناده صحيح. أخرجه النسائي وابن حبان.

<sup>(</sup>١) وهو صحيح، المقاصد الحسنة من بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، للسخاوى (١/ ١٩٧) الحديث [٩٨٤].





### **₹ \Y** }

عن عمروبن مالك الجَنْبيّ - أنه سمع فَضَالة بن عُبَيد-صاحب رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: سمع رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رجلاً يدعو في صلاته لم يحمد الله ولم يصل على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : (عَجلَ هذا)، ثم دعاه، فقال له أو لغيره: (إذا صلى أحدكم فليبدأ بتحميد ربه والثناء عليه، ثم يُصلِّي على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثم يدعو بعد بما شاء) رواه الإمام أحمد، وأبو داود، والنسائي والترمذي، وقال: حديث صحيح. و رواه ابن خزيمه وابن حبان في صحيحيهما.

#### **₹ \ \**

عن أبي طلحه الأنصاري رَضَالِلَهُ عَنهُ قال: أصبح رسول الله صَلَّالِللهُ عَليْهِ وَسِه البشر، قالوا:



يا رسول الله! أصبحت اليوم طيب النفس يرى في وجهك البشر! قال: (أجل، أتاني آت من ربي عَزَّوَجَلَّ، فقال: من صلى عليك من أمتك صلاة كتب الله بها عشر حسنات، ومحا عنه عشر سيئات، ورفع له عشر درجات، ورد عليه مثلها) أخرجه أحمد وغيره (١).

#### **4** 19 }

عن عبدالله بن عامر بن ربيعه عن أبيه قال: سمعت رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يخطب، ويقول: (من صلى عليَّ صلاة لم تزل الملائكة تصلي عليه ما صلى على، فلْيُقلُّ عبد من ذلك، أو يكثر). رواه أحمد وابن ماجة (٢).

### \* \* \*

عن أبيّ بن كعب قال: «كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا

<sup>(</sup>١) حسن لغيره، صحيح الترغيب والترهيب للألباني (٢/ ١٣٥) الحديث [١٦٦١].

<sup>(</sup>٢) قال الترمذي: وهذا الحديث حسن في المتابعة.





ذهب ربع الليل؛ قام، فقال: (يا أيها الناس! اذكروا الله، اذكروا الله، جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه، جاء الموت بما فيه) -قال أبي بن كعب - قلت: يا رسول الله! إني أكثر الصلاة عليك، فكم أجعل لك من صلاتي؟ قال: (ما شئت)، قلت: الربع؟ قال: (ما شئت وإن زدت فهو خير)، قلت: النصف؟ قال: (ما شئت، وإن زدت فهو خير)، قلت: الثلثين؟ قال: (ما شئت، وإن زدت فهو خير)، قال: أجعل لك صلاتي كلها، قال: (إذاً تُكُفي هَمَّك، ويُغْفَرُ لك ذنبك)». أخرجه أحمد في المسند وعبد بن حميد في مسنده والحاكم في المستدرك، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

وسئل شيخنا أبو العباس ابن تيميه رَضِّالِلَّهُ عَنْهُ عن تفسير هذا الحديث، فقال: كان لأبيّ بن كعب دعاء يدعو به لنفسه، فسأل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: هل يجعل له منه ربعه





صلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فقال: (إن زدت فهو خير لك)، فقال له: النصف؟ فقال: (إن زدت فهو خير لك)، إلى أن قال: أجعل لك صلاتي، أي: أجعل دعائي كله صلاة عليك، قال: (إذاً تكفي همك، ويغفر لك ذنبك)؛ لأن من صلى على النبي صَلَّائلًهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صلى الله عليه بها عشراً، ومن صلى الله عليه كفاه همه، وغفر له ذنبه)، هذا معنى كلامه رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ.

عن أوس بن أوس رَضَالِلَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فيه خلق آدم، وفيه قبض، وفيه النفخة، وفيه الصعقة، فأكثروا على من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة على)، قالوا: يا رسول الله! كيف تعرض عليك صلاتنا وقد أرمْتَ- يعني وقد بكيت! فقال: (إن الله عَنَّهَجَلَّ حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء). رواه أحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجة



#### \*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَهُمَّا مُعْتَصِرِ جَلَّاءِ الْأَفْهَامِ



وابن حبان والحاكم<sup>(۱)</sup>.

#### **₹ ۲۲**

عن أبى هريرة رَضِّ أَيْنَهُ عَنْهُ قَالَ: قال رسول صَلَّا لَنَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة، فيه خلق آدم، وفيه أهبط، وفيه تيب عليه، وفيه مات، وفيه تقوم الساعة، وما من دابة إلا وهي مصيخة يوم الجمعة من حين تطلع الشمس، شفقًا من الساعة إلا الجن والإنس، وفيها ساعة لا يصادفها عبد مسلم، وهو يصلى يسأل الله شيئًا إلا أعطاه إياه) صحيح أخرجه مالك في الموطأ.

#### \* YY }

عن جابر رَضِحُ لِللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (ما اجتمع قوم، ثم تفرقوا عن غير ذكر الله عَنْ فَجَلَ وصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلا قاموا عن أنتن من جيفة). أخرجه

<sup>(</sup>١) وهذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، قاله الحاكم في المستدرك (ج١/ ص١٦٥)، الحديث [١٠٢٩].



### 🏎 🙌 🍪 مختصر جلاء الأفهام



النسائي في سننه الكبير قال أبو عبدالله المقدسي: هذا عندي على شرط مسلم.

#### \* Y\$ }

عن عبدالله بن عمر و بن العاص رَضَاً لِللهُ عَنْهُمَا أنه سمع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: (إذا سمعتم المؤذن؛ فقولوا مثلما يقول، ثم صلوا على، فإنه من صلى على صلاة، صلى الله عليه بها عشراً ثم سلوالي الوسيلة؛ فإنها منزلة في الجنة، لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل الله الوسيلة؛ حلت عليه الشفاعة). رواه مسلم وأبو داود.

#### ₩ YO }

وعن أبى الدرداء رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (من صلى عليَّ حين يصبح عشراً، أو حين يمسي عشراً؛ أدركته شفاعتي)(١) رواه الطبراني في المعجم الكبير.

<sup>(</sup>١) حديث حسن، قاله الألباني في صحيح الجامع الصغير.



### مختصر جلاء الأفهام



## الباب الثاني في بيان معنى الصلاة على النبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ والصلاة على آلـه وتفسير الآل

وفيه تسعة فصول:

# الفصل الأول

### في افتتاح صلاة المصلي بقول: (اللهم) ومعنى ذلك

لا شك أن لفظة اللهم معناها يا الله ولهذا لا تستعمل إلا في الطلب؛ فلا يقال: اللهم غفور رحيم، بل يقال: اللهم اغفر لي وارحمني.

### ﴿ والدعاء ثلاثة أقسام:

أحدها: أن تسأل الله تعالى بأسمائه وصفاته، وهذا أحد التأويلين في قوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسُنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ التأويلين في قوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسُنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ [سورة الأعراف، الآية ١٨٠].







والثاني: أن تسأله بحاجتك وفقرك، وذلك، فتقول: أنا العبد الفقير المسكين البائس الذليل المستجير، ونحو ذلك.

والثالث: أن تسأل حاجتك، ولا تذكر واحداً من الأمرين، فالأول أكمل من الثاني، والثاني أكمل من الثالث، فإذا جمع الدعاء الأمور الثلاثة؛ كان أكمل.

وهذه عامة أدعية النبي صَلَّائلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وفي الدعاء الذي علمه صديق الأمة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ، ذكر الأقسام الثلاثة، فإنه قال في أوله: «ظلمت نفسى كثيراً»، وهذا حال السائل، ثم قال: «وإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت»، وهذا حال المسؤول، ثم قال: «فاغفر لي» فذكر حاجته وختم الدعاء باسمين من الأسماء الحسني تناسب المطلوب، وتقتضيه، وهذا القول الذي اخترناه، قد جاء عن غير واحد من السلف؛ قال الحسن البصري: «اللهم، مجمع الدعاء»؛ وقال أبورجاء







العطاردي: «إن الميم في قوله: (اللهم) فيها تسعة وتسعون اسماً من أسماء الله تعالى»؛ وقال النضر بن شميل: «من قال: اللهم؛ فقد دعا الله بجميع أسمائه».





### مختصر جلاء الأفهام



# الفصل الثاني

## في بيان معنى الصلاة على النبي صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ

### الفظة يرجع إلى معنيين:

\* أحدهما: الدعاء والتبريك.

**\* والثاني:** العبادة.

فمن الأول قوله تعالى: ﴿ خُذُ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَّهُمْ ﴾ [سورة التوبة، الآية وَتُرَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَّهُمْ ﴾ [سورة التوبة، الآية عَلَى أَحَدِ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدِ مِنْ أَبُدًا وَلَا نَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ عَ ﴾ [سورة التوبة، الآية ٤٨]، و قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إذا دُعي أحدكم إلى الطعام، فليجب، فإن كان صائماً فَلْيُصَلِّ) (١)، فُسِّر بهما، قيل: (فليدع لهم بالبركة).

وقيل: (يصلى عندهم) بدل أكله.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم.





وقيل: إن (الصلاة) في اللغة معناها الدعاء.

والدعاء نوعان: دعاء عبادة، ودعاء مسألة، والعابد داع، والدعاء نوعان داع، وجما فسر قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ مُ السَائل داع، وجما فسر قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اللَّهُ الل

قيل: أطيعوني أثبكم، وقيل سلوني أعطكم، وفسر بهما قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دُعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [سورة البقرة، الآية ١٨٦].

والصواب: أن الدعاء يعم النوعين، وهذا لفظ متواطئ لا اشتراك فيه فمن استعماله في دعاء العبادة قوله تعالى: في أَدْعُوا النَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فَيُ السَّمَوَتِ وَلا فِي الأَرْضِ ﴿ اسورة سبأ، الآية ٢٢]، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ فَن فَي السَّمَوَتِ وَلا فِي اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ فَن فَر وَنِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ فَن فَر وَنِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ فَن فَر وَنِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ فَن فَر وَنِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ مُغْلَقُونَ فَن فَر وَنِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ مُغُلِقُونَ فَي اللَّهُ وَلَا يَعْمَونَ مِن دُونِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ مُعْمَلُوا بِكُورُ وَنِ اللَّهِ لا يَغْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ مُعْلَقُونَ فَي اللَّهُ عَلَقُونَ فَي اللَّهُ لا يَعْلَقُونَ شَيْنًا وَهُمْ مُعْلِقُونَ فَي اللَّهُ وَلَا يَعْمَالُونَ فَي فَلُونَ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَقُونَ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَقُونَ مَن وَقُولُ لَهُ عَلَقُونَ مَن وَقُولُ لَهُ عَلَيْ وَلَيْ مَا يَعْمَالُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لا يَعْلَقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا مِنْ وَلَا اللَّهُ عَلَقُونَ مَن وَلَوْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُؤْلِقُونَ اللَّهُ عَلَيْ مُنْ وَلَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُؤْلِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَقُونَ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُؤْلِولًا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل



### \*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ مَحْتُصُرُ جَلَّاءُ الْأَفْهَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ



لَوْلَا دُعَآ وُكُمْ ... ﴾ [سورة الفرقان، الآية ٧٧]، والصحيح من القوليـن: لولا أنكـم تدعونه وتعبدونه، أي: أي شـيء يعبأ بكم لو لا عبادتكم إياه، فيكون المصدر مضافًا إلى الفاعل، و قال تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ اللَّهُ وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴿ إِسورة الأعراف، الآيات ٥٥-٥٦]، وقال تعالى- إخباراً عن أنبيائه ورسله عليهم الصلاة والسلام-: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا ورَهُبًا ﴾ [سورة الأنبياء، الآية ٩٠]، وهذه الطريقة أحسن من الطريقة الأولى؛ ودعوى الاختلاف في مسمى الدعاء، وبهذا تزول الإشكالات الواردة على اسم الصلاة الشرعية، هل هو منقول عن موضعه في اللغة فيكون حقيقة شرعية أو مجازاً شرعياً.







فعلى هذا تكون الصلاة باقية على مسماها في اللغة، وهو الدعاء، والدعاء دعاء عبادة، ودعاء مسألة، والمصلى من حين تكبيره إلى سلامه بين دعاء العبادة، ودعاء المسألة، فهو في صلاة حقيقية لا مجازية ولا منقولة لكن خص اسم الصلاة بذه العبادة المخصوصة، كسائر الألفاظ التي يخصها أهل اللغة والعرف ببعض مسماها، كالدابة، والرأس، ونحوهما، فهذا غاية تخصيص اللفظ، وقصره على بعض موضوعه، ولهذا لا يوجب نقلاً ولا خروجاً عن موضوعه الأصلي.

### \*\*\*



### مختصر جلاء الأفهام



# فصل هذه صلاة الآدمي

### 🕸 وأما صلاة الله سبحانه فنوعان:

- \* عامة.
- \* خاصة.

أما العامة: فهي صلاته على عباده المؤمنين، قال تعالى: هُو النَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَكَمٍ كُتُهُ. ... السورة الأحزاب، الآية ٤٣] ومنه دعاء النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالصلاة على آحاد المؤمنين؛ كقوله: (اللهم صل على آل أبي أوفى)(۱). وفي حديث آخر: إن امرأة قالت له: (صل على، وعلى زوجي، قال: صلى الله عليه، وعلى زوجي، قال: صلى الله عليك، وعلى زوجي، قال: صلى الله عليك، وعلى زوجي على زوجك)(٢).

### النوع الثاني: صلاته الخاصة على أنبيائه -صلوات الله

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والنسائي والترمذي وابن حبان وغيرهم وإسناده صحيح.





عليهم - ورسله، خصوصاً على خاتمهم وخيرهم محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ.

وقد قال ابن عباس رَضَالِتَهُ عَنْهُما: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَيَكِ عَنْهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيّ ... ﴾ [سورة الأحزاب، الآية ٥٦] قال: يباركون عليه (١). وهذا لا ينافي تفسيرها بالثناء، وإرادة التكريم والتعظيم؛ فإن التبريك من الله تعالى يتضمن ذلك، ولهذا قرن بين الصلاة عليه والتبريك عليه، وقالت الملائكة لإبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبُرِكُنْهُ وَعَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ... ﴾ [سورة هود، الآية ٧٧] وقال المسيح عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ... ﴾ [سورة مريم، الآية ٣١] قال غير واحد من السلف: ملماً للخير أينما كنت، وهذا جزء المسمى فالمبارك كثير الخير في نفسه الذي يحصله لغيره تعليماً و إقداراً ونصحاً، وإرادةً، واجتهاداً، ولهذا يكون العبد مباركاً؛ لأن الله بارك فيه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه معلقاً.





وجعله كذلك، والله تعالى متبارك؛ لأن البركة كلها منه، فعبده المبارك، وهو المتبارك: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَلِيكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا ﴿ اللَّهِ ١].

### \*\*\*



### مختصر جلاء الأفهام



# الفصل الثالث في معنى اسم النبي صَالَسَةُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ واشتقاقه

هذا الاسم هو أشهر أسمائه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهو اسم منقول عن الحمد، وهو في الأصل اسم مفعول من الحمد، وهو يتضمن الثناء على المحمود، ومحبته، وإجلاله، وتعظيمه، هذا هو حقيقة الحمد، وبني على زنة (مفعَّل)، مثل معظم، ومحبب، ومسود، ومبجل، ونظائرها؛ لأن هذا البناء موضوع للتكثير، فإن اشتق منه اسم فاعل؛ فمعناه من كثر صدور الفعل منه مرة بعد مرة، كمعلم، ومفهم، ومبين، ومخلص، ومفرج، ونحوها، وإن اشتق منه اسم مفعول؛ فمعناه من كثر تكرر وقوع الفعل عليه مرة بعد أخرى إما استحقاقًا، أو وقوعًا، فمحمد هو الذي كثر حمد الحامدين له مرة بعد أخرى، أو الذي يستحق أن يحمد مرة بعد أخرى.







ويقال: حُمِّد فهو محمد، كما يقال: عُلِّم فهو معلَّم. وهذا علم وصفة، اجتمع فيه الأمران في حقه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وإن كان علماً محضاً في حق كثير ممن تسمى به غيره. وهذا شأن أسماء الرب تعالى، وأسماء كتابه، وأسماء نبيه، هي أعلام دالة على معان هي بها أوصاف، فلا تضاد فيها العلميةُ الوصف، بخلاف غيرها من أسماء المخلوقين، فهو الله، الخالق، البارئ، المصور، القهار، فهذه أسماء له دالة على معان هي صفاته، وكذلك القرآن، والفرقان، والكتاب المبين، وغير ذلك من أسمائه. وكذلك أسماء النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (محمد، وأحمد، والماحي)، وفي حديث جبير بن مطعم عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أنه قال: (إن لى أسماء: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) (متفق عليه).

### 





فذكر رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذه الأسماء؛ مبينًا ما خصه الله تعالى به من الفضل وأشار إلى معانيها، وإلا فلو كانت أعلاماً محضة لا معنى لها؛ لم تدل على مدح، ولهذا قال حسان رَضَاللَّهُ عَنْهُ:

### فذو العرش محمود وهذا مُحمَّدُ

# وَشَـقً لـه من اسمه لِيُجِلّهُ

وكذلك أسماء الرب تعالى، كلها أسماء مدح؛ فلو كانت ألفاظاً مجردة من معاني لها؛ لم تدل على المدح، وقد وصفها الله سبحانه بأنها حسنى كلها، فقال: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْحُسُنَى فَٱدْعُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱسۡمَنَهِهِۦۗ سَيُجْزُونَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ١٨٠ ﴾ [الأعراف، الآية ١٨٠].

فهي لم تكن حسني لمجرد اللفظ، بـل لدلالتها على أوصاف الكمال. ولهذا لما سمع بعض العرب قارئاً يقرأ: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكُلًّا





مِّنَ ٱللَّهِ ... ﴾ [سورة المائدة، الآية ٣٨]. والله غفور رحيم؛ قال: ليس هـذا كلام الله تعالى، فقال القارئ: أَتُكذِّب بكلام الله تعالى؟ فقال: لا، ولكن ليس هذا بكلام الله، فعاد إلى حفظه وقرأ: ﴿وَٱللَّهُ عَنِيزُ حَكِيمُ ﴾.

فقال الأعرابي: صدقت: «عز فحكم فقطع، ولو غفر ورحم لما قطع». ولهذا إذا ختمت آية الرحمة باسم عذاب، أو بالعكس؛ ظهر تنافر الكلام، وعدم انتظامه.

- وأيضاً - فإنه سبحانه يعلل أحكامه وأفعاله بأسمائه، ولولم يكن لها معنى، لما كان التعليل صحيحًا، كقوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ١٠ ﴾ [سورة نوح، الآية ١٠].

و قوله: ﴿ لِّلَّذِينَ يُؤُلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُو ۖ فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيكُ ١٣٠ وَإِنْ عَزَمُوا ٱلطَّلَقَ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيكُ ١١٧ ﴾ [سورة البقرة، الآيات ٢٢٦-٢٢٧].





فختم حكم الفيء - الذي هو الرجوع، والعودة إلى رضى الزوجة، والإحسان إليها-بأنه غفور رحيم؛ يعود على عبده بمغفرته، ورحمته إذا رجع إليه

والجزاء من جنس العمل، فكما رجع إلى التي هي أحسن، رجع الله إليه بالمغفرة والرحمة ﴿ وَإِنَّ عَزَمُوا ٱلطَّلَقَ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢٢٧) ﴿ [سورة البقرة، ٢٢٧].

فإن الطلاق لما كان لفظاً يسمع ومعنى يقصد، عقبه باسم «السميع» للنطق به، «العليم» بمضمونه.

وهذه طريقة القرآن، يقرن بين أسماء الرجاء، وأسماء المخافة كقوله تعالى: ﴿ أَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ١٨ ﴾ [سورة المائدة، الآية ٩٨].

وقال أهل الجنة: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آَذَهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَّ إِنَ رَبُّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ اللهِ [سورة فاطر، الآية ٣٤].





لما صاروا إلى كرامته، بمغفرته ذنوبهم وشكره إحسانهم، قالوا: ﴿إِنَّ رَبِّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وفي هذا معنى التعليل، أي: بمغفرته، وشكره وصلنا إلى دار كرامته، فإنه غفر لنا السيئات، وشكر لنا الحسنات، وقال تعالى: ﴿ مَّا يَفْعَ كُلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرُتُمْ وَءَامَنتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ اللَّهُ السورة النساء، الآية ١٤٧].

فهذا جزاء لشكرهم، أي: إن شكرتم ربكم؛ شكركم، وهو عليم بشكركم لا يخفى عليه من شكره ممن كفره.

والقرآن مملوء من هذا، والمقصود التنبيه عليه.

- وأيضاً - فإنه سبحانه يستدل بأسمائه على توحيده، ونفي الشريك عنه، ولو كانت الأسماء لا معنى لها؛ لم تدل على ذلك، كقول هارون عَينه السّكمُ لعبدة العجل: ﴿ يَكَقُومِ إِنَّ مَ الرَّمُ لَنُ فَانْبَعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴿ اللّهِ السورة السورة

### مختصر جلاء الأفهام





طه، الآية ٩٠].

وقوله سبحانه في القصة: ﴿ إِنَّكُمَا إِلَهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ٩٨].

ومن تدبر هذا المعنى في القرآن؛ هبط به على رياض من العلم حماها الله تعالى عن كل أفاك معرض عن كتاب الله، واقتباس الهدى منه، ولو لم يكن في كتابنا هذا إلا هذا الفصل وحده؛ لكفى من له ذوق ومعرفة، والله الموفق للصواب.

- وأيضاً - فإن الله سبحانه يعلق بأسمائه المعمولات من الظروف، والجار والمجرور، وغيرهما، ولو كانت أعلاماً محضة؛ لم يصح فيها ذلك، كقوله: ﴿وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللهِ المعرفية المائة ١٨٨].

- وأيضاً- فإنه سبحانه يجعل أسماءه دليلاً على ما ينكره الجاحدون من صفات كماله، كقوله تعالى: ﴿ أَلَا





## يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ اللَّهِ ١٤].

وقد اختلف النظار في هذه الأسماء هل هي متباينة؛ نظراً إلى تباين معانيها، وأن كل اسم يدل على معنى غير ما يدل عليه الآخر أم هي مترادفة لأنها تدل على ذات واحدة؛ والتحقيق أن يقال: هي مترادفة بالنظر إلى الذات، متباينة بالنظر إلى الصفات.









### فهل

إذا ثبت هذا فتسميته صَلَّائلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بهذا الأسم لما اشتمل عليه من مسماه، وهو الحمد؛ فإنه صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم محمود عند الله و محمود عند ملائكته، و محمود عند إخوانه من المرسلين عليه وعليهم الصلاة والسلام، ومحمود عند أهل الأرض كلهم، وإن كفر به بعضهم؛ فإن ما فيه من صفات الكمال محمودة عند كل عاقل وإن كابر عقله جحوداً، وعناداً، أو جهلاً باتصافه بها ولو علم اتصافه بها لحمده بها، فإنه يحمد من اتصف بصفات الكمال، ويجهل وجودها فيه، فهو في الحقيقة حامد له، وهو صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ اختص من مسمى الحمد بما لم يجتمع لغيره؛ فإن اسمه محمد وأحمد، وأمته الحمادون يحمدون الله في السراء والضراء، وصلاته وصلاة أمته مفتتحة بالحمد، وخطبته مفتتحة بالحمد، وكتابه مفتتح بالحمد، هكذا كان عند الله تعالى في







اللوح المحفوظ أن خلفاءه وأصحابه يكتبون المصحف مفتتحاً بالحمد، وبيده صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لواء الحمديوم القيامة، ولما يسجد بين يدى ربه عَرَّوَجَلَّ للشفاعة، ويؤذن له فيها؟ يحمد ربه بمحامد يفتحها عليه حينئذ، وهو صاحب المقام المحمود الذي يغبطه به الأولون والآخرون، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحُمُودًا (٧٩) ﴿ [سورة الإسراء، الآية ٧٩].

ومن أحب الوقوف على معنى المقام المحمود؛ فليقف على ما ذكره سلف الأمة من الصحابة والتابعين فيه في تفسير هذه السورة كتفسير ابن أبي حاتم، وابن جرير، وعبد بن حميد. وغيرها من تفاسير السلف.

وإذا قام في ذلك المقام؛ حمده حينئذ أهل الموقف كلهم: مسلمهم وكافرهم، أولهم وآخرهم، وهو محمود صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِما يملأ به الأرض من الهدى، والإيمان،





والعلم النافع، والعمل الصالح، وفتح به القلوب، وكشف به الظلمة عن أهل الأرض، واستنقذهم من أسر الشياطين، ومن الشرك بالله تعالى والكفر به والجهل به، حتى نال أتباعه شرف الدنيا والآخرة، فإن رسالته وافت أهل الأرض أحوج ما كانوا إليها، فإنهم كانوا بين عباد أوثان، وعباد صلبان، وعباد نيران، وعباد الكواكب، ومغضوب عليهم قد باؤوا بغضب من الله، وحيران لا يعرف رباً يعبده، ولا بماذا يعبده، والناس يأكل بعضهم بعضًا، من استحسن شيئًا دعا إليه، وقاتل من خالفه، وليس في الأرض موضع قدم مشرق بنور الرسالة، وقد نظر الله سبحانه إلى أهل الأرض، فمقتهم؛ عربهم وعجمهم، إلا بقايا على آثار دين صحيح، فأغاث الله به صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ البلاد والعباد، وكشف به تلك الظلم وأحيا به الخليقة بعد الموت ،فهدى به الضلالة ، وعلم به من الجهالة، وكثر بعد القلة وأعز به بعد الذلة، وأغنى به







بعد العيلة، وفتح به أعينًا عميًا وآذانًا صمًا وقلوبًا غلفًا، فعرف الناس رجم ومعبودهم غاية ما يمكن أن تناله قواهم من المعرفة، وأبدأ وأعاد، واختصر وأطنب في ذكر أسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه حتى تجلت معرفته سبحانه في قلوب عباده المؤمنين، وانجابت سحائب الشك والريب عنها كما ينجاب السحاب عن القمر ليلة إبداره، ولم يدع لأمته حاجة في هذا التعريف؛ لا إلى من قبله ولا إلى من بعده، بل كفاهم، وشفاهم، وأغناهم عن كل من تكلم في هذا الباب: ﴿ أُولَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ يُتَّلِّي عَلَيْهِمْ و إلى فِي ذَالِكَ لَرَحْمَةً وَذِكَرَى لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ السَّورة السَّورة اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُلَّالِمِلْمُ ا العنكوت، الآية ٥١].

روى أبو داود في «مراسيله»: عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه رأى بيد بعض أصحابه قطعة من التوراة؛ فقال: (كفي بقوم ضلالة أن يبتغوا كتابًا غير كتابهم [الذي] أنزل على





غير نبيهم)، فأنزل الله عَرَّوَجَلَّ تصديق ذلك: ﴿ أُولَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتَّلَىٰ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكَرَىٰ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ ١٥].

فهذا حال من أخذ دينه عن كتاب منزل على غير النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فكيف بمن أخذه عن عقل فلان و فلان، و قدمه على كلام الله ورسوله صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمُ؟!.

وعرفهم الطريق الموصل لهم إلى ربهم ورضوانه ودار كرامته، ولم يدع صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حسنًا إلا أمرهم به، ولا قبيحاً إلا نهى عنه، كما قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (ما تركت من شيء يقربكم إلى الجنة؛ إلا وقد أمرتكم به، ولا من شيء يقربكم إلى النار؛ إلا وقد نهيتكم عنه)(١).

وعرفهم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حالهم بعد القدوم على رجم أتم تعريف، فكشف الأمر وأوضحه، ولم يدع باباً من العلم

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح.





النافع للعباد المقرب لهم إلى رجم إلا فتحه، ولا مشكلاً إلا بينه وشرحه، حتى هدى الله به القلوب من ضلالها، وشفاها به من أسقامها، وأغاثها به من جهلها، فأي بشر أحق بأن يُحَمَّد منه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟! وجزاه عن أمته أفضل الجزاء.

وأصح القولين في قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّارَحُمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴿ ١٠٧ ﴾ [سورة الأنبياء،١٠٧].

### 🕸 أنه على عمومه ، وفيه على هذا التقدير وجهان :

أحدهما: أن عموم العالمين حصل لهم النفع برسالته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أما أتباعه؛ فنالوا بها كرامة الدنيا والآخرة، وأما أعداؤه المحاربون له؛ فالذين عجل قتلهم وموتهم، خير لهم من حياتهم، لأن حياتهم زيادة لهم في تغليظ العذاب عليهم في الدار الآخرة، وهم قد كتب عليهم الشقاء، فتعجيل موتهم خير لهم من طول أعمارهم في الكفر، وأما





المعاهدون له؛ فعاشوا في الدنيا تحت ظله، وعهده، وذمته، وهم أقل شراً بذلك العهد من المحاربين لـه.

وأما المنافقون؛ فحصل لهم بإظهار الإيمان به حقن دمائهم، وأموالهم، وأهلهم، واحترامها، وجريان أحكام المسلمين عليهم في التوارث وغيرها، وأما الأمم النائية عنه؛ فإن الله سبحانه رفع برسالته العـذاب العام عن أهل الأرض، فأصاب كل العالمين النفع برسالته.

الوجمه الثاني: أنه رحمة لكل أحد؛ لكن المؤمنين قبلوا هذه الرحمة فانتفعوا بها دنيا وأخرى، والكفار ردوها؛ فلم يخرج بذلك عن أن يكون رحمة لهم، لكن لم يقبلوها، كما يقال: هذا دواء لهذا المرض فإذا لم يستعمله، لم يخرج المريض عن أن يكون دواء لذلك المرض.

ومما يحمد عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ ما جبله الله عليه من مكارم الأخلاق وكرائم الشيم، فإن من نظر في أخلاقه وشيمه





صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ علم أنها خير أخلاق الخلق، وأكرم شمائل الخلق؛ فإنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان أعلم الخلق، وأعظمهم أمانة، وأصدقهم حديثًا وأحلمهم، وأجودهم وأسخاهم، وأشدهم احتمالاً، وأعظمهم عفواً ومغفرة، وكان لا يزيده شدة الجهل عليه إلا حلمًا، كما روى البخاري في «صحيحه»: عن عبدالله بن عمر و رَضَالِيَّهُ عَنْهُما؛ أنه قال في صفة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في التوراة: (محمد عبدي ورسولي سميته المتوكل، ليس بفظ، ولا غليظ، ولاسخاب بالأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو ويصفح، ولن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا لا إله إلا الله، وأفتح به أعينًا عميًا، وآذانًا صمًا، وقلوباً غلفاً)(١).

وأرحم الخلق وأرأفهم بهم وأعظم الخلق نفعاً لهم في دينهم ودنياهم، وأفصح خلق الله، وأحسنهم تعبيراً

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي، المقدمة، حديث رقم: (٦).







عن المعانى الكثيرة بالألفاظ الوجيزة الدالة على المراد، وأصبرهم في مواطن الصبر، وأصدقهم في مواطن اللقاء، وأوفاهم بالعهد والذمة، وأعظمهم مكافأة على الجميل بأضعافه، وأشدهم تواضعًا، وأعظمهم إيثاراً على نفسه وأشد الخلق ذباً عن أصحابه وحماية لهم، ودفاعاً عنهم، وأقوم الخلق بما يأمر به، وأتركهم لما ينهى عنه، وأوصل الخلق لرحمه فهو أحق بقول القائل:

# بَـرْدٌ على الأَدْنَـي وَمَـرْحَـمَـةٌ وعلى الأعَادِي مَارِنٌ جَلْدُ

قال على رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ: (كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجود الناس صدراً، وأصدقهم لهجة، وألينهم عريكة، وأكرمهم عشرة، من رآه بديهةً هابه، ومن خالطه معرفة أحبه، يقول ناعته: لم أر قبله و لا بعده مثله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)(١).

<sup>(</sup>١) حسن بشو اهده، أخرجة الترمذي وابن حبان.





فقوله: (كان أجود الناس صدراً)؛ أراد به بر الصدر وكثرة خيره، وأن الخير يتفجر منه تفجراً، وإنه منطو على كل خلق جميل، وكل خير، كما قال بعض أهل العلم: «ليس في الدنيا كلها محل كان أكثر خيراً من صدر رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قد جمع الخير بحذافيره، وأوْدعَ في صدره صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ».

وقوله: (أصدق الناس لهجة)؛ هذا مما أقر له به أعداؤه المحاربون له، ولم يجرب أحد من أعدائه كذبة واحدة قط، دع شـهادة أوليائه كلهم لـه به؛ فقد حاربه أهل الأرض بأنواع المحاربات، مشركوهم وأهل الكتاب منهم، وليس أحد منهم يوماً من الدهر طعن فيه بكذبة واحدة، صغيرة ولا كبيرة.

وقال تعالى: يسليه، ويهون عليه صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قول أعدائه: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ وَلَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجۡمَدُونَ ﴿٣٣﴾ وَلَقَدُكُذِّ بَتُ رُسُلٌ مِّن قَبۡلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا





كُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّىٰ أَنَهُمْ نَصَّرُنا ۗ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهِ ۗ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ السَّورة الأنعام، الآيات ٣٣-٣٤].

وقوله: (ألينهم عريكة)؛ يعني: أنه سهل، لين، قريب من الناس، مجيب لدعوة من دعاه، قاض لحاجة من استقضاه، جابر لقلب من سأله، لا يحرمه ولا يرده خائبًا، إذا أراد أصحابه منه أمراً؛ وافقهم عليه، وتابعهم فيه، وإن عزم على أمر؛ لم يستبد دونهم، بل يشاورهم، ويؤامرهم، وكان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقبل من محسنهم، ويعفو عن مسيئهم.

وقوله: (أكرمهم عشرة)؛ يعنى: أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَم يكن يعاشر جليســـًا لـه إلا أتم عشرة، وأحسنها، وأكرمها، فكان لا يعبس في وجهه، ولا يغلظ له مقاله، ولا يطوى عنه بشره، ولا يمسك عليه فلتات لسانه، ولا يؤاخذه بما يصدر منه من جفوة ونحوها، بل يحسن إلى عشيره غاية الإحسان، ويحتمل غاية الاحتمال، فكانت عشرته لهم احتمال أذاهم





وجفوتهم جملة، لا يعاتب أحداً منهم، ولا يلومه، ولا يبادئه بما يكره ومن خالطه يقول: إنه أحب الناس إليه، لما يرى من لطفه به، وقربه منه، وإقباله عليه، واهتمامه بأمره، ونصيحته له، وبذل إحسانه إليه، واحتمال جفوته، فأي عشرة كانت، أو تكون أكرم من هذه العشرة؟!.

وقوله: (من رآه بديهة؛ هابه، ومن خالطه معرفة؛ أحبه) وصفه بصفتين خص الله -تعالى- بهما أهل الصدق والإخلاص؛ وهما الإجلال والمحبة، فكان قد ألقى عليه هيبة منه ومحبة، فكان كل من يراه يهابه، ويجله، ويملأ قلبه تعظيماً وإجلالاً، وإن كان عدواً له! فإذا خالطه، وعاشره؛ كان أحب إليه من كل مخلوق، فهو المجل المعظم المحبوب المكرم، وهذا غاية كمال المحبة أن تقرن بالتعظيم والهيبة، فالمحبة بلا تعظيم ولا هيبة، ناقصة، والهيبة والتعظيم من غير محبة كما يكون للظالم القادر؛ نقص -أيضاً-،

### \* الله المعلى ال





والكمال: أن تجتمع المحبة، والود، والتعظيم، والإجلال، وهذا لا يوجد إلا إذا كان في المحبوب صفات الكمال التي يستحق أن يعظم لأجلها، ويحب لأجلها.

ولما كان الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أحق بهذا من كل أحد؛ كان المستحق لأن يعظم، ويكبر، ويهاب، ويحب، ويود بكل جزء من أجزاء القلب، ولا يجعل له شريك في ذلك، وهذا هو الشرك الذي لا يغفره الله سبحانه: أن يسوى بينه وبين غيره في هذا الحب والتعظيم، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ ا أَشَدُّ حُبًّا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١٦٥].

فأخبر أن من أحب شيئًا غير الله مثل حبه لله؛ كان قد اتخذه نداً، وقال أهل النار في النار لمعبودهم: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ ﴿ إِذْ نُسُوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ [سورة الشعراء، الآيات ٩٧ – ٩٨].







ولم تكن تسويتهم لهم بالله في كونهم خلقوا السماوات والأرض، أو خلقوهم، أو خلقوا آبائهم، وإنما سووهم برب العالمين سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي الحب لهم، كما يحب الله تعالى، فإن حقيقة العبادة هي: الحب والذل، وهذا هو الإجلال والإكرام الذي وصف به نفسه في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ نَبُرُكُ أَسْمُ رَيِّكِ ذِي ٱلْجَلَالِ وَٱلَّإِكْرَامِ ﴿ ﴿ اللَّهِ ١٧].

وأصح القولين في ذلك: أن الجلال هو التعظيم، والإكرام هو الحب، وهو سر قول العبد: (لا إله إلا الله، والله أكبر)، وهذا في (مسند الإمام أحمد) من حديث أنس عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال: (ألظُّوا بيا ذا الجلال والإكرام)، أي: الزموها وألهجوا بها.

وكل محبة وتعظيم للبشر، فإنما تجوز؛ تبعاً لمحبة الله وتعظيمه كمحبة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وتعظيمه؛ فإنها من تمام محبة مرسله وتعظيمه، فإن أمته يحبونه؛





لمحبة الله لـه، ويعظمونه، ويجلونه؛ لإجـلال الله لـه، فهي محبة لله من موجبات محبة الله، وكذلك محبة أهل العلم والإيمان، ومحبة الصحابة رَضِّاللَّهُ عَنْهُم، وإجلالهم تابع لمحبة الله ورسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهم.

والمقصود: أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَلقى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عليه من المهابة والمحبة، ولكل مؤمن مخلص حظ من ذلك.

قال عمرو بن العاص -قبل إسلامه-: (إنه لم يكن شخص أبغض إلى منه، فلما أسلم؛ لم يكن شخص أحب إليه منه، ولا أجلّ في عينه منه، قال: ولو سئلت أن أصفه لكم لما أطقت؛ لأني لم أكن أملاً عيني منه؛ إجلالاً له)(١).

وقال عروة بن مسعود لقريش: (يا قوم! والله لقد وفدت على كسرى، وقيصر والملوك، فما رأيت ملكا يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد محمداً صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.





والله ما يُحِدُّون النظر إليه؛ تعظيمًا له، وما تنخَّم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم؛ فيدلك بها وجهه وصدره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه)(١).

فلما كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مشتملاً على ما يقتضي أن يحمد عليه مرة بعد مرة؛ سمى محمداً، وهو اسم موافق لمسماه، ولفظ مطابق لمعناه.

وهو صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سمى (محمداً) و(أحمد)؛ لأنه يحمد أكثر مما يحمد غيره، وأفضل مما يحمد غيره، وأيضاً فإن الاسمين إنما اشتقا من أخلاقه، وخصائله المحمودة التي لأجلها استحق أن يسمى (محمداً) و(أحمد)، فهو الذي يحمده أهل الدنيا وأهل الآخرة، ويحمده أهل السماء والأرض، فلكثرة خصائله المحمودة التي تفوت عد العادين؛ سمي باسمين من أسماء الحمد يقتضيان التفضيل والزيادة في القدر والصفة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.







# الفصل الرابح في معنى الآل واشتقاقه وأحكامه

وأما معناه، فقالت طائفة: يقال آل الرجل له نفسه وآله لمن يتبعه نفسه وآله لأهله وأقاربه، ونازعهم في ذلك آخرون، وقالوا: لا يكون الآل إلا الأتباع والأقارب.

### ﴿ وَاخْتَلْفَ فِي آلِ النَّبِي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى أَرْبِعَهُ أَقُوالَ:

أصحها القول الأول: هم الذين حرمت عليهم الصدقة.

\* ويليه القول الثاني: أن آل النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ هم ذريته وأزواجه خاصة.





### مختصر جلاء الأفهام



### فصل

وأما الأزواج؛ فجمع زوج، وقد يقال: زوجة، والأولى أفصح، وبها جاء القرآن، قال الله تعالى لآدم ﴿ٱسْكُنُ أَنتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجَنَةَ ﴾ [سورة البقرة، الآية ٣٥].

وقال تعالى في حق زكريا: ﴿وَأَصْلَحْنَالُهُ، زَوْجَهُ، ﴾ [سورة الأنبياء، الآية ٩٠].

ومن الثاني: قول ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُ فِي عائشة رَضَالِللهُ عَنْهَا: (إنها زوجة نبيكم صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الدنيا والآخرة)(١)، وقال الفرزدق:

كساعٍ إلى أُسْد الشَّرى يَسْتَبِيلُهَا وإن الـذي يَبْغـي لِيُفْسِـدَ زوجتي

وقد يجمع على (زوجات) وهذا إنما هو جمع زوجة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.







وإلا فجمع زوج (أزواج)، قال تعالى: ﴿ هُمْ وَأَزُورَجُهُمْ فِي ظِلَالِ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ ﴿ وَالْ السِّورة يس، الآية ٥٦]. وقال تعالى: ﴿أَنتُهُ وَأَزُوكُمُ مُحَكِّرُ تُحَكِّرُ تُحَكِّرُ اللَّهِ ٧٠].

وقد وقع في القرآن الإخبار عن أهل الإيمان بلفظ الزوج مفرداً وجمعًا، كما تقدم، وقال تعالى: ﴿ ٱلنَّبَيُّ أُولَكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِم ۗ وَأَزُوكُمُ أُمَّ هَا ثُهُم ﴾ [سورة الأحزاب، الآية ٦] وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّأَزُوكِ إِنَّ السِّورة الأحزاب، الآية ٢٨] والإخبار عن أهل الشرك بلفظ «المرأة»، وقال تعالى: ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ اللَّ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَٱمْرَأَتُهُ. حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ اللَّهِ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِّن مَّسَدِم اللَّهِ السورة المسد، ١-٥] وقال تعالى: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوجٍ وَأَمْرَأَتَ لُوطٍ ﴾ [سورة التحريم، الآية ١٠]، فلما كانتا مشركتين؟ أوقع عليهما اسم «المرأة»، وقال في فرعون: ﴿وَضَرَبُ ٱللَّهُ مَثُلًا لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱمْرَأْتَ فِرْعَوْنَ ﴾ [سورة التحريم، الآية ١١]، لما







كان هو المشرك وهي مؤمنة؛ لم يسمها زوجًا له، وقال في حق آدم ﴿ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ [سورة البقرة، الآية ٢٥] وقال للنبي ﴿إِنَّا آَحَلَلْنَا لَكَ أَزُورَجَكَ ﴾ [سورة الأحزاب، الآية ٥٠] و قال في حق المؤمنين: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَآ أَزُوا جُ مُطَهَّرَةٌ ﴾ [سورة البقرة، الآية ٢٠].

فقالت طائفة - منهم السهيلي وغيره -: إنما لم يقل في حق هؤلاء الأزواج؛ لأنهن لسن بأزواج لرجالهم في الآخرة، ولأن التزويج حلية شرعية، وهو من أمر الدين، فجرد الكافرة منه، كما جرد منها امرأة نوح وامرأة لوط عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ.

ثم أورد السهيلي على نفسه قول زكريا عَلَيْهِ السَّلامُ: ﴿ وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا ﴾ [سورة مريم، الآية ٥] وقوله تعالى -عن إبر اهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ فَأَقْبَلَتِ ٱمْرَأْتُهُ فِي صَرَّةٍ ﴾ [سورة الذاريات، الآنة ٢٩].







وأجاب بأن ذكر المرأة أليق في هذه المواضع؛ لأنه في سياق ذكر الحمل والولادة، فذكر المرأة أولى به؛ لأن الصفة-التي هي الأنوثة- هي المقتضية للحمل والوضع، لا من حيث كانت زوجاً.

قلت: ولو قيل إن السر في ذكر المؤمنين ونسائهم بلفظ الأزواج أن هذا اللفظ مشعر بالمشاكلة، والمجانسة، والاقتران، كما هو المفهوم من لفظه، فإن الزوجين هما الشيئان المتشابهان المتشاكلان، والمتساويان، ومنه قوله تعالى : ﴿ ٱحْشُرُوا ٱلَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ آ ﴾ [سورة الصافات، الآية ٢٢] قال عمر بن الخطاب رَضِوَلْلِلَّهُ عَنْهُ: «أزواجهم أشباههم، ونظراؤهم»، وقاله الإمام أحمد أيضاً، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتُ ﴿ ﴾ [سورة التكوير، الآية ٧] أي: قرن بين كل شكل وشكله في النعيم والعذاب، قال عمر بن الخطاب رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ في هذه الآية: «الصالح مع الصالح في





الجنة، والفاجر مع الفاجر في النار» وقال الحسن، وقتادة، والأكثرون، وقيل: زُوِّجتْ أنفس المؤمنين بالحور العين، وأنفس الكافرين بالشياطين، وهو راجع إلى القول الأول، وقال تعالى: ﴿ ثُمَانِيَةَ أَزُواجٍ ﴾، ثم فسرها ﴿ مِّنَ ٱلضَّاأَنِ ٱثَّنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱثْنَايْنِ ﴾ [سورة الأنعام، الآية ١٤٣]، ﴿ وَمِنَ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَايْنِ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ ٱثَّنَائِنِ ﴾ [سورة الأنعام، الآية ١٤٤]، فجعل الزوجين هما الفردان من نوع واحد، ومنه قولهم: «زوجا خُفٍّ، وزوجا حمام»، ونحوه، ولا ريب أن الله -سبحانه- قطع المشاجة والمشاكلة بين الكافر والمؤمن، قال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِيَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ وَأَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ ... ﴿ [سورة الحشر، الآية ٢٠] وقال تعالى - في حق مؤمني أهل الكتاب وكافرهم -: ﴿ لَيْسُواْ سَوَاء مِن أَهُلِ ٱلْكِتَابِ ... ﴾ [سورة آل عمران، الآية ١١٣] وقطع المقارنة-سبحانه- بينهما في أحكام الدنيا، فلا يتوارثان، ولا يتناكحان، ولا يتولى أحدهما صاحبه، فكما





انقطعت الوصلة بينهما في المعنى، انقطعت في الاسم، فأضافت فيها «المرأة» بلفظ الأنوثة المجرد، دون لفظ المشاكلة والمشاجة.

فتأمل هذا المعنى؛ تجده أشد مطابقة لألفاظ القرآن ومعانيه، ولهذا وقع على المسلمة امرأة الكافر، وعلى الكافرة امرأة المؤمن لفظ «المرأة» دون «الزوجة» تحقيقًا لهذا المعنى، والله أعلم.

وهذا أولى من قول من قال: إنما سمى صاحبة أبي لهب «امرأته» ولم يقل لها زوجته؛ لأن أنكحة الكفار لا يثبت لها حكم الصحة، بخلاف أنكحة أهل الإسلام، فإن هذا باطل بإطلاقه اسم «المرأة» على امرأة نوح وامرأة لوط، مع صحة ذلك النكاح.

وتأمل هذا المعنى في آية المواريث، وتعليقه -سبحانه-التوارث فيها بلفظ الزوجة دون المرأة، كما في قوله تعالى:





### ﴿ وَلَكُمْ نِصُفُ مَا تَرِكَ أَزُواجُكُمْ ... ﴾ [سورة النساء، الآية

١٢] إيذاناً بأن هذا التوارث إنما وقع بالزوجية المقتضية للتشاكل والتناسب، والمؤمن والكافر لا تشاكل بينهما ولا تناسب، فلا يقع بينهما التوارث. وأسرار مفردات القرآن ومركباته فوق عقول العالمين.





### مختصر جلاء الأفهام



### فحسل وهذا أليق المواضع بذكر أزواجه صَاَّلْتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ

وأوله ن: خديجة بنت خويلد بن أسد بن عبدالعزى بن قصي بن كلاب رَضَالِلهُ عَنْهَا وقد تزوجها صَالَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بمكة، وهو ابن خمس وعشرين سنة، وبقيت معه إلى أن أكرمه الله -تعالى - برسالته، فآمنت به ونصرته، فكانت له وزير صدق، وماتت قبل الهجرة بثلاث سنين في الأصح، ولها خصائص رَضَالِلهُ عَنْهَا:

منها: أنه لم يتزوج عليها غيرها.

ومنها: أن أو لاده كلهم منها إلا إبراهيم رَضَالِللهُ عَنْهُ؛ فإنه من سريته مارية رَضَالِللهُ عَنْهُا.

ومنها: أنها خير نساء الأمة.





### واختلف في تفضيلها على عائشة رَضَّالتُهُ عَنْهُمَا على ثلاثة

**أقوال:** ثالثها: الوقف، وسألت شيخنا -ابن تيمية رحمة الله عليه، فقال: اختص كل واحدة منها بخاصة، فخديجة كان تأثيرها في أول الإسلام، وكانت تسلى رسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وتثبته، وتسكنه، وتبذل دونه مالها، فأدركت غرة الإسلام، واحتملت الأذى في الله تعالى، وفي رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وكانت نصرتها للرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أعظم أوقات الحاجة، فلها من النصرة والبذل ما ليس لغيرها، وعائشة رَضَوْلِللَّهُ عَنْهَا تأثير ها في آخر الإسلام، فلها من التفقه في الدين وتبليغه إلى الأمة، وانتفاع نبيها بما أدت إليهم من العلم ما ليس لغيرها. هذا معنى كلامه.

قلت: ومن خصائصها أيضاً: أن الله -سبحانه- بعث إليها السلام مع جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ، فبلغها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلك. قال البخاري في «صحيحه» عن أبى هريرة رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ





قال: «أتى جبريل النبي صَلَّائلته عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقال: يا رسول الله! هذه خديجة قد أتت معها إناء فيه إدام، أو طعام، أو شراب، فإذا هي أتتك؛ فاقرأ عليها السلام من ربها، ومني، وبشَرها ببيت في الجنة من قصب لا صخب فيه و لا نصب».

وهذه لعمر الله خاصة لم تكن لسواها.

وأما عائشة رَضِوَاللَّهُ عَنْهَا؛ فإن جبرائيل عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ سَلَّم عليها على لسان النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قال البخاري: إن عائشة رَضَوَالِلَّهُ عَنْهَا قالت: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوماً: (يا عائش! هـذا جبرائيـل عَلَيْهِ السَّلَامُ يقرئـك السلام)! فقالـت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته، ترى ما لا أرى! تريد رسول الله صَلَّ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ومن خواص خديجة رَضِوَاللهُ عَنْهَا: أنها لم تسوه قط، ولم تغاضبه، ولم ينلها منه إيلاء، ولا عتب قط، ولا هجر، وكفي بهذه منقبة وفضيلة!







ومن خواصها: أنها أول امرأة آمنت بالله ورسوله صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من هذه الأمة - رضوان الله عليها -.

فلما توافاها الله سبحانه؛ تنزوج بعدها سودة بنت زمعه رَضِّ أَلِللَّهُ عَنْهَا، وهي سودة بنت زمعه بن قيس بن عبد شهس بن عبد ود بن نصر بن مالك بن حسل بن عامر بن لؤى، وكبرت عنده، وأراد طلاقها؛ فوهبت يومها لعائشة رَضَوَاللَّهُ عَنْهَا؛ فأمسكها، وهذا من خواصها؛ أنها آثرت بيومها حب النبى صَلَّائلته عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ تقربًا إلى رسول الله صَلَّائلته عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ وحبًا له، وإيثاراً لمقامها معه، فكان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقسم لنسائه، ولا يقسم لها وهي راضية بذلك، مؤثرة لرضا رسول الله صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وتـزوج الصديقـة بنـت الصديـق –عائشـة بنـت أبـي بكـر رَضَالِيَّهُ عَنْهَا، وعن أبيها - وهي بنت ست سنين قبل الهجرة





بسنتين، وقيل: بثلاث، وبني بها بالمدينة أول مقدمه في السنة الأولى، وهي بنت تسع سنين، ومات عنها وهي بنت ثمان عشرة، وتوفيت بالمدينة، ودفنت بالبقيع، وأوصت أن يصلى عليها أبو هريرة رَضَالِلَّهُ عَنْهُ سنة ثمان وخمسين.

ومن خصائصها: أنها كانت أحب أزواج رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إليه كما ثبت عنه ذلك في «البخاري» وغيره وقد سئل: «أي الناس أحب إليك؟ قال: عائشة، قيل: فمن الرجال؟ قال: أبوها».

ومن خصائصها - أيضاً - : أنه لم يتزوج امرأة بكراً غيرها. ومن خصائصها: أنه كان ينزل عليه الوحى وهو في لحافها دون غيرها.

ومن خصائصها: أن الله عَرَّوَجَلَّ لما أنزل عليه آية التخيير بدأ بها فخيرها، فقال: «ولا عليك أن لا تعجلي حتى



### \*\*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ مَخْتُصَرَ جَلَاءَ الْأَفْهَامِ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ



تستأمرى أبويك»، فقالت: أفي هذا استأمر أبوي؟! فإني أريد الله، ورسوله، والدار الآخرة»(١) فاستن بها بقية أزواجه صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وقلن كما قالت.

ومن خصائصها: أن الله سبحانه برأها بما رماها به أهل الإفك، وأنزل في عذرها وبراءتها وحياً يتلى في محاريب المسلمين وصلواتهم إلى يوم القيامة، وشهد لها بأنها من الطيبات، ووعدها المغفرة والرزق الكريم، وأخبر سبحانه أن ما قيل فيها من الإفك كان خيراً لها، ولم يكن ذلك الذي قيل فيها شراً لها، ولا عائبًا لها، ولا خافضًا من شأنها، بل رفعها الله بذلك، وأعلى قدرها، وأعظم شأنها، وصار لها ذكراً بالطيب والبراءة بين أهل الأرض والسماء، فيا لها من منقبة ما أجلها.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري.





وتأمل هذا التشريف والإكرام الناشئ عن فرط تواضعها واستصغارها لنفسها حيث قالت: «ولشأني في نفسي كان أحقر من أن يتكلم الله في بوحي يتلى، ولكن كنت أرجو أَن يرى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رؤيا يبرئني الله بها»(١)، فهذه صدِّيقة الأُمَّة وأم المؤمنين وحب رسول الله صَاَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وهي تعلم رضوان الله عليها أنها بريئة منه مظلومة، وأن قاذفيها ظالمون مفترون عليها، قد بلغ أذاهم إلى أبويها، وإلى رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهذا كان احتقارها لنفسها، وتصغيرها لشانها، فما ظنك بمن قد صام يوماً، أو يومين، أو شهراً، أو شهرين، وقام ليلة، أو ليلتين، وظهر عليه شيء من الأحوال، والاحظوا أنفسهم بعين استحقاق الكرامات، والمكاشفات، والمخاطبات، والمنازلات، وإجابة الدعوات، وأنهم ممن يتبرك بلقائهم، ويغتنم صالح دعائهم، وأنهم يجب على الناس احترامهم، وتعظيمهم، وتعزيرهم،

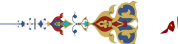
<sup>(</sup>١) متفق عليه.





وتوقيرهم، فيتمسح بأثوابهم ويقبل ثرى أعتابهم، وأنهم من الله بالمكانة التي ينتقم لهم لأجلها ممن تنقصهم في الحال، وأن يؤخذ من أساء الأدب عليهم من غير إمهال، وأن الإساءة عليهم ذنب لا يكفره شيء إلا رضاهم، ولو كان هذا من وراء كفاية؛ لهان، ولكن من وراء تخلف، وهذه الحماقات والرعونات نتائج الجهل الصميم، والعقل الغير مستقيم، فإن ذلك إنما يصدر من جاهل معجب بنفسه، غافل عن جرمه وذنوبه، مغتر بإمهال الله له عن أخذه بما هو فيه من الكبر والإزراء على من لعله عند الله عَزَّوَجَلَّ خير منه، نسأل الله تعالى العافية في الدنيا والآخرة، وينبغي للعبد أن يستعيذ بالله أن يكون عند نفسه عظيمًا، وهو عند الله حقير.

ومن خصائصها رَضَالِيَّهُ عَنْهَا: أن الأكابر من الصحابة رَضَالِيَّهُ عَنْهُمْ كان إذا أشكل عليهم الأمر من الدين؛ استفتوها، فيجدون علمه عندها.







ومن خصائصها رَضِحُ لِينَّهُ عَنْهَا: أن رسول الله صَلَّالُلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تو في في بيتها، وفي يومها، وبين سحرها ونحرها، ودفن في بيتها. ومن خصائصها رَضَالِيَّهُ عَنْهَا: أن الملك أرى صورتها للنبي

صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قبل أَن يتزوجها في سَرْقة حرير، فقال: (إن يكن هذا من عند الله؛ يمضه)(١).

ومن خصائصها رَضَاً لِللهُ عَنْهَا: أن الناس كانوا يتحرون بهداياهم يومها من رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، تقرباً إلى الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فيتحفونه بما يحب في منزل أحب نسائه إليه-رَضِيَاللهُ عَنْهُمُ أجمعين-، وتكنى: أم عبدالله، وروي أنها أسقطت من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سقطًا، ولا يثبت ذلك.

وتزوج رسول الله صرَّائلًه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حفصة بنت عمر بن الخطاب - رَضِّ اللَّهُ عَنْهَا، وعن أبيها-، وكانت قبله عند خنيس بن حذافة، وكان من أصحاب رسول الله صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ، وممن شهد بدراً، توفيت سنة سبع، وقيل: ثمان وعشرين.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، من حديث عائشة رَضِوَاللَّهُ عَنْهَا.





ومن خصائصها: ما ذكره الحافظ أبو محمد المقدسي في «مختصره في السيرة»: أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طلقها، فأتاه جبريل فقال: «إن الله يأمرك أن تراجع حفصة، فإنها صوامة قوامة، وإنها زوجتك في الجنة »(١).

عن عقبة بن عامر: «أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طلق حفصة، فبلغ ذلك عمر بن الخطاب رَضِّ أَيْنَهُ عَنْهُ، فوضع التراب على رأسه، وقال: ما يعبأ الله بابن الخطاب بعد هذا! فنزل جبرائيل على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقال: «إن الله يأمرك أن تراجع حفصة؛ رحمة لعمر -رضى الله تعالى عنه -»(٢).

وتزوج رسول الله صلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر حبيبه بنت أبى سفيان رَضِّ أَلِلَّهُ عَنْهَا، واسمها رملة بنت صخر ابن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف، هاجرت مع زوجها عبيد الله ابن جحش إلى أرض الحبشة، فتنصر بالحبشة، وأتم الله

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين (٤/ ١٦)، الحديث [٦٧٥٣] من حديث قيس بن زيد .

<sup>(</sup>٢) صحيح بشواهده فقد أخرجه الطبراني.





لها الإسلام وتزوجها رسول الله صَلَّائلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهي بأرض الحبشة، وأصدقها عنه النجاشي أربع مائة دينار(١١)، وبعث رسول الله صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عمرو بن أمية الضمري رَضَالِلَّهُ عَنْهُ إلى أرض الحبشة، يخطبها، وولى نكاحها عثمان بن عفان، وقيل: خالد بن سعيد بن العاص.

وهي رَضَوَاْلِلَّهُ عَنْهَا الَّتِي أَكْرِمْت فراش رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يجلس عليه أبوها لما قدم المدينة، وقالت: «إنك مشرك»، ومنعته من الجلوس عليه (٢).

وتزوج رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ أم سلمة رَضَوْلِيَّهُ عَنْهَا، واسمها هند بنت أبى أمية بن المغيرة بن عبدالله بن عمرو بن مخزوم بن يقظه بن مرة بن كعب بن لـؤي بن غالب، وكانت قبله عند أبي سلمه بن عبدالأسد، توفيت سنة اثنتين وستين، ودفنت بالبقيع، وهي آخر أزواج النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ موتًا، وقيل بل ميمونة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبوداود والنسائي، بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام (٥/٥٠).





ومن خصائصها: أن جبرائيل دخل على النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهي عنده، فرأته في صورة دحية الكلبي، وزوجها ابنها عمرٌ من رسول الله صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وقد قيل: إن الذي زوجها هو عمر بن الخطاب لا ابنها؟ لأن في غالب الروايات «قم يا عمر»، فزوج رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وعمر بن الخطاب رَضَالِيُّهُ عَنْهُ هو كان الخاطب(١).

## وتزوج رسول الله صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زينب بنت جحش رَضِواللَّهُ عَنْهَا من بنى خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر، وهي بنت

عمته أميمة بنت عبدالمطلب، وكانت من قبل عند مولاه زيد بن حارثة، وطلقها، فزوجها الله تعالى إياه من فوق سبع سموات، وأنزل عليه: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا ﴾

[سورة الأحزاب، الآية ٣٧]، فقام فدخل عليها بلا استئذان، وكانت

<sup>(</sup>١) المستدرك على الصحيحين (٤/ ١٨) الحديث [٩٥٧٦]، حديث صحيح الإسناد، وصحيح ابن حبان  $(V \setminus Y \mid Y) [P3PY].$ 





تفخر بذلك على سائر أزواج رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وتقول: «زوجكن أهاليكن وزوجني الله من فوق سبع سماواته»(١) وهذا من خصائصها، توفيت بالمدينة سنة عشرين، ودفنت بالبقيع رَضِوَاللَّهُ عَنْهَا.

### وتزوج رسول الله صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زينب بنت خزيمة الهلالية

رَضَوَاللَّهُ عَنْهَا، وكانت تحت عبدالله بن جحش، تزوجها سنة ثلاث من الهجرة، وكانت تسمى أم المساكين، لكثرة إطعامها المساكين، ولم تلبث عند رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلا يسيراً شهرين، أو ثلاثة، وتوفيت رَضَالِلَّهُ عَنْهَا.

### وتزوج رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ جُويْرِية بنت الحارث رَضِوَاللَّهُ عَنْهَا

من بني المصطلق، وكانت شبيت في غزوة بني المصطلق، فوقعت في سهم ثابت بن قيس، فكاتبها، فقضى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كتابتها، وتزوجها سنة ست من الهجرة،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري.





وتوفيت سنة ست وخمسين، وهي التي اعتق المسلمون بسببها مائة أهل بيت من الرقيق، وقالوا: أصهار رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وكان ذلك من بركتها على قومها رَضَحَالِلَّهُ عَنْهَا.

وتزوج رسول الله صَالَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم صفية بنت حيي رَضَالِيَّهُ عَنْهَا من ولد هارون بن عمران أخي موسى عليهما السلام، سنة سبع فإنها سبيت من خيبر، وكانت قبله تحت كنانة ابن أبي الحقيق، فقتله رسول الله صَلَّائلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، تو فيت رَضَّالِيَّهُ عَنْهَا سنة ست و ثلاثين، وقيل: سنة خمسين.

ومن خصائصها: أن رسول الله صَاَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ أَعتقها وجعل عتقها صداقها. قال أنس: «أمهرها نفسها»(١) وصار ذلك سنة للأمة إلى يوم القيامة، يجوز للرجل أن يجعل عتق جاريته صداقها، وتصير زوجته على منصوص الإمام أحمد رحمه الله.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري.





قال الترمذي عن أنس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ قال: «بلغ صفية أن حفصه قالت: صفية بنت يهودي فبكت. فدخل عليها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهي تبكي، فقال: ما يبكيك؟ قالت: قالت لى حفصه: إني ابنة يهودي، فقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إنك لابنة نبى، وإن عمك لنبى، وإنك لتحت نبى، فبم تفخر عليك؟!) ثم قال: (اتقى الله يا حفصه!) قال الترمذي: «هذا حديث صحيح غريب من هذا الوجه». وهذا من خصائصها رَضِيَاللَّهُ عَنْهَا.

### وتزوج رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ميمونة بنت الحارث الهلالية

رَضَوَاللَّهُ عَنْهَا، تزوجها بسرف وبني بها بسرف، وماتت بسرف، وهي على سبعة أميال من مكة، وهي آخر من تزوج من أمهات المؤمنين رضوان الله عليهن، توفيت سنة ثلاث وستين، وهي خالة عبدالله بن عباس -رضي الله تعالى عنهم-، فإن أمه أم الفضل بنت الحارث، وهي خالة







خالد بن الوليد-أيضـــًا-، وهي التي اختلف في نكاح النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هـل نكحها حـلالاً أو مُحْرماً؟ فالصحيح: أنه تزوجها حلالاً، كما قال أبو رافع السفير في نكاحها، وقد بينت وجه غلط من قال: نكحها محرماً وتقديم حديث من قال: «تزوجها حلالاً» من عشرة أوجه مذكورة في غير هذا الموضع.

فهولاء جملة من دخل بهن من النساء، وهن إحدى

قال الحافظ أبو محمد المقدسي وغيره: وعقد على سبع، ولم يدخل بهن. فالصلاة على أزواجه تابعة لاحترامهن، وتحريمهن على الأمة، وأنهن نساؤه صَاَّلِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الدنيا والآخرة، فمن فارقها في حياتها، ولم يدخل بها لا يثبت لها أحكام زوجاته اللاتي دخل بهن، ومات عنهن، صلى الله عليه وعلى أزواجه وذريته وسلم تسليمًا.





### فصل

وأما الذرية، فهي من ذرأ الله،أي: نشرهم وأظهرهم. وهو أصح الأقوال. ولا خلاف بين أهل اللغة أن الذرية تقال على الأولاد الصغار وعلى الكبار أيضا، قال تعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَكَىٰ إِبْرَهِعَمْ رَبُّهُ، بِكَلِمُتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيتِي ﴾ [سورة البقرة، الآية ١٢٤] فالذرية الأولاد وأولادهم، وهل يدخل فيها أولاد البنات؟ فيه قولان للعلماء هما روايتان عن أحمد.

### \*\*\*



### مختصر جلاء الأفهام



# الفصل الخامس في ذكر إبراهيم خليل الرحمن صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

وهذا الاسم من النمط المتقدم، فإن إبراهيم بالسريانية معناه «أب رحيم» والله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى جعل إبراهيم الأب الثالث للعالم؛ فإن أبانا الأول آدم عَلَيْهِ السَّلَمُ، والأب الثاني نوح عَلِيهِ السَّلَمُ، وأهل الأرض كلهم من ذريته، كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِّيَتَهُ وَهُمُ الْبَاقِينَ ﴿ ﴿ اللهِ وَالسَافَات الآية ٧٧] وبهذا يتبين كذب المفترين من العجم الذين يزعمون أنهم لا يعرفون نوحًا، ولا ولده، ولا ينسبون إليه وينسبون ملوكهم من آدم إليهم ولا يذكرون نوحًا عَلَيْهِ السَّلَمُ في آبائهم، وقد كذبهم الله عَرْقِجَلَ في ذلك.

فالأب الثالث أبو الآباء، وعمود العالم، وإمام الحنفاء الندي اتخذه الله خليلاً، وجعل النبوة والكتاب في ذريته، ذلك خليل الرحمن، وشيخ الأنبياء، كما سماه النبي





صَلَّالْلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِذَلِكَ، فإنه لما دخل الكعبة؛ وجد المشركين قد صوروا فيها صورته، وصورة إسماعيل ابنه عَلَيْهِمَاٱلسَّلامُ وهما يستقسمان بالأزلام؛ فقال: «قاتلهم الله، لقد علموا أن شيخنا لم يكن يستقسم بالأزلام»(١)، ولم يأمر الله رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَن يتبع ملة أحد من الأنبياء غيره، فقال تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ السَّورة النحل، الآية ١٢٣] وأمر أمته بذلك، فقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱجْتَبَكُمُ مُ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ \* مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمُ هُوَ سَمَّكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَندَا ﴾ [سورة الحج، الآية ٧٨] وكان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوصى أصحابه إذا أصبحوا وإذا أمسوا أن يقولوا: «أصبحنا على فطرة الإسلام، وكلمة الإخلاص، ودين نبينا محمد، وملة أبينا إبراهيم حنيفًا مسلمًا، وما كان من المشركين (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد والنسائي والطبراني وإسناده صحيح، مجمع الزوائد (١١٦/١٠)، والسلسلة الصحيحة (٧/ ١٩٠)، الحديث [٢٩٨٩]..





وتأمل هذه الألفاظ، كيف جعل الفطرة للإسلام! فإنه فطرة الله التي فطر الناس عليها، وكلمة الإخلاص هي شهادة أن لا إله إلا الله، والملة لإبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ؛ فإنه صاحب الملة، وهي التوحيد وعبادة الله تعالى وحده لا شريك له، ومحبته فوق كل محبة، والدين للنبي صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وهو دينه الكامل، وشرعه التام الجامع لذلك كله سماه الله سبحانه إماماً، وأمة، وقانتاً، وحنيفاً، قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَيَّ إِبْرَهِ عَمَ رَبُّهُ، بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي صُ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ اللَّهُ السَّابِ السَّالِكَ السَّالِكَ اللَّهِ ١٢٤] فأخبر سبحانه أنه جعله إمامًا للناس، وأن الظالم من ذريته لا ينال رتبة الإمامة، والظالم هو المشرك، وأخبر سبحانه أن عهده بالإمامة لا ينال من أشرك به، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرُهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرَكِينَ ١٠٠٠ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهُ ٱجْتَبَنَهُ وَهَدَنهُ إِلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيم اللهُ وَءَاتَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ۖ وَإِنَّهُ فِي ٱلْأَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهِ السَّاكِ ﴾ [سورة النحل، الآيات ١٢٠-١٢٢]







فالأمة: هو القدوة المعلم للخير، والقانت: المطيع لله، الملازم لطاعته، والحنيف: المقبل على الله، المعرض عما سواه، ومن فسره بالمائل، فلم يفسره بنفس موضوع اللفظ، وإنما فسره بلازم المعنى؛ فإن الحنف: هو الإقبال، ومن أقبل على شيء مال عن غيره، والحنف في الرجلين: هو إقبال إحداهما على الأخرى، ويلزمه ميلها عن جهتها، قال تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ [سورة الروم، الآية ٣٠] فحنيفًا: هو حال مفرده لمضمون قوله: ﴿ فَأُقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ﴾، ولهذا؛ فسرت «مخلصاً»، فتكون الآية قد تضمنت الصدق والإخلاص، فإن إقامة الوجه للدين هو: إفراد طلبه، بحيث لا يبقى في القلب إرادة لغيره، والحنيف: المفرد لمعبوده، لا يريد غيره، فالصدق: أن لا ينقسم طلبك، والإخلاص: أن لا ينقسم مطلوبك، الأول: توحيد الطلب، والثاني: توحيد المطلوب.



### مختصر جلاء الأفهام



والمقصود: أن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ هو أبونا الثالث، وهو إمام الحنفاء، وتسميه أهل الكتاب عمود العالم، وجميع أهل الملل متفقة على تعظيمه، وتوليه، ومحبته، وكان خير بنيه سيد ولد آدم محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يجله، ويعظمه، ويبجله، ويحترمه، ففي «الصحيحين» من حديث المختار بن فُلْفُل عن أنس بن مالك-رضي الله تعالى عنه- قال: «جاء رجل إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقال: ياخير البرية! فقال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: «ذاك إبراهيم»، وثبت في «صحيح البخاري» من حديث سعيد بن جبير عن ابن عباس - رضي الله تعالى عنهما-، عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: (إنكم محشورون حفاة عراة غرلاً)، ثم قرأ: ﴿كَمَابَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقِ نُعُيدُهُمْ وَعَدًا عَلَيْنَا ۚ إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ١٠٠ ﴾ [سورة الأنبياء، الآية ١٠٤] وأول من يكسى يوم القيامة: إبراهيم». وكان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أشبه الخلق به، كما في «الصحيحين» عنه قال: «رأيت



إبراهيم، فإذا أقرب الناس شبهاً به؛ صاحبكم» يعني: نفسه صمَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ، وفي لفظ آخر: «فانظروا إلى صاحبكم».

وكان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يعود أولاد ابنته -حسنا وحسينا رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ - بتعويذ إبراهيم لإسماعيل وإسحاق - عليهم الصلاة والسلام -، ففي «صحيح البخاري» عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ قال: «كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عبير، عن ابن عباس رَضَّ لِللَّهُ عَنْهُ قال: «كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً يعوذ الحسن والحسين ويقول: «إن أباكما كان يعوذ بها يعوذ الحسن والحسين ويقول: «إن أباكما كان يعوذ بها إسماعيل وإسحاق: أعوذ بكلمات الله التامة، من كل شيطان وهامة، ومن كل عين لامة».

وكان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أول من قرى الضيف، وأول من اختتن، وأول من رأى الشيب. فقال: «ما هذا يا رب؟ قال: وقار، قال: رب زدني وقاراً».

و تأمل ثناء الله سبحانه عليه في إكرام ضيفه من الملائكة حيث يقول سبحانه: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ







اللهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمُ قَوْمٌ مُّنكُرُونَ اللهُ فَرَاعَ إِلَى أَهْلِهِ عَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ أَنَّ فَقَرَّبَهُ وَ إِلَيْهُمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ ١٧﴾ [سورة الذاريات، الآيات ٢٤-٢٧] ففي هذا ثناء على إبراهيم من و جوه متعددة<sup>(۱)</sup>:

**أحدها:** أنه وصف ضيفه بأنهم مكرمون.

الثاني: قوله تعالى: ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ ﴾، فلم يذكر استئذانهم، ففى هذا دليل على أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَان قد عرف بإكرام الضيفان، واعتياد قراهم، فبقى منزله مضيفة مطروقاً لمن ورده لا يحتاج إلى الاستئذان، بل استئذان الداخل دخوله، وهذا غاية ما يكون من الكرم.

الثالث: أنه راغ إلى أهله؛ ليحييهم بنزلهم، والروغان هو: الذهاب في اختفاء، بحيث لا يكاد يشعر به الضيف، وهذا من كرم رب المنزل المضيف أن يذهب في اختفاء

<sup>(</sup>١) من أراد المزيد فليراجع الكتاب.







بحيث لا يشعر به الضيف، فيشق عليه ويستحي، فلا يشعر به إلا وقد جاءه بالطعام، بخلاف من يسمع ضيفه، ويقول له، أو لمن حضر: مكانكم حتى آتيكم بالطعام، ونحو ذلك مما يوجب حياء الضيف، واحتشامه.

الرابع: أنه ذهب إلى أهله ، فجاء بالضيافة، فدل على أن ذلك كان معداً عندهم مهيأ للضيفان، ولم يحتج أن يذهب إلى غيرهم من جيرانه ،أو غيرهم، فيشتريه، أو يستقرضه.

الخامس: قوله: ﴿ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ١٠٠٠ ﴾ [سورة الذاريات، الآية ٢٦] دل على خدمته للضيف بنفسه، ولم يقل: فأمر لهم، بل هو الذي ذهب، وجاء به بنفسه، ولم يبعثه مع خادمه، وهذا أبلغ في إكرام الضيف.

السادس: أنه جاء بعجل كامل، ولم يأت ببعض منه، وهذا من تمام كرمه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

### \*\*\* 🙌 🗫 مختصر جلاء الأفهام





السابع: أنه سمين لا هزيل، ومعلوم أن ذلك من أفخر أموالهم ومثله يتخذ للاقتناء والتربية، فآثر به ضيفانه.

الثامن: أنه قربه إليهم، ولم يقربهم إليه، وهذا أبلغ في الكرامة أن تجلس الضيف، ثم تقرب الطعام إليه، وتحمله إلى حضرته، ولا تضع الطعام في ناحية، ثم تأمر ضيفك بأن يتقرب إليه.

التاسع: أنه قال: ﴿أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ اللَّهِ وَهَذَا عَرْضَ، وتلطف في القول، وهو أحسن من قوله: كلوا، أو مدوا أيديكم، ونحوها.

فقد جمعت هذه الآية آداب الضيافة التي هي أشرف الآداب، وما عداها من التكلفات التي هي تخلف وتكلف؟ إنما هي من أوضاع الناس وعوائدهم، وكفي بهذه الآداب شرفًا وفخراً، فصلى الله على نبينا، وعلى إبراهيم، وعلى آلهما، وعلى سائر النبيين. وقد شهد الله سبحانه بأنه وقي





ما أمر به، فقال تعالى: ﴿ أَمْ لَمْ يُنِتَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ آَهُ لَمْ يُنِتَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ آَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهَ الْمُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ ١٦٥-٣٧] قال ابن عباس رَضِاً لِللهُ عَنْهُا: "وفَّى جميع شرائع الإسلام، ووفَّى ما أمر به من تبليغ الرسالة»، وقال تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَنَّ إِبْرَهِ عَمْ رَبُّهُ بَكَلِمَتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [سورة البقرة، الآية ١٢٤] فلما أتم ما أمر به من الكلمات؛ جعله الله إماماً للخلائق يأتمون به، وكان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما قيل: قلبه للرحمن، وولده للقربان، وبدنه للنيران، وماله للضيفان.

ولما اتخذه ربه خليلاً - والخلة -: هي كمال المحبة، وهي مرتبة لا تقبل المشاركة والمزاحمة، وكان قد سأل ربه أن يهب له ولداً صالحًا فوهب له إسماعيل عَلَيْهِ السَّلَم، فأخذ هذا الولد شعبة من قلبه، -فامتحنه الله بذبحه؛ ليظهر سر الخلة في تقديمه محبة خليله على محبة ولده، فلما استسلم لأمر ربه، وعزم على فعله؛ وظهر سلطان الخلة في الإقدام





على ذبح الولد إيشاراً لمحبة خليله على محبته؛ نسخ الله ذلك عنه، وفداه بالذبح العظيم؛ لأن المصلحة في الذبح كانت ناشئة من العزم، وتوطين النفس على ما أمر به، فلما حصلت هذه المصلحة؛ عاد الذبح نفسه مفسدة، فنسخ في حقه، فصارت الذبائح والقرابين من الهدايا والضحايا سنة في أتباعه إلى يوم القيامة. وهو الذي فتح للأمة باب مناظرة المشركين وأهل الباطل، وكسر حججهم، وقد ذكر الله سبحانه مناظرته في القرآن مع إمام المعطلين ومناظرته مع قومه المشركين، وكسر حجج الطائفتين بأحسن مناظرة، وأقربها إلى الفهم وحصول العلم. قال تعالى: ﴿وَتِلْكُ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَّشَاءُ ﴾ [سورة الأنعام، الآية ٨٣].

قال زيد بن أسلم وغيره: بالحجة والعلم.



ولما غلب أعداء الله معه بالحجة وظهرت حجته عليهم، وكسر أصنامهم فكسر حججهم ومعبودهم؛ هموا بعقوبته وإلقائه في النار، وهذا شأن المبطلين إذا غُلبوا، وقامت عليهم الحجة؛ هموا بالعقوبة كما قال فرعون لموسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وقد أقام عليه الحجة: ﴿ قَالَ لَهِنِ التَّخَذَتَ إِلَاهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿ ١٩ ﴾ [سورة الشعراء، الآية ٢٩] فأضر مو ا له النار وألقوه في المنجنيق، فكانت تلك السفرة أعظم سفرة سافرها، وأبركها عليه، فإنه ما سافر سفرة أبرك، ولا أعظم، ولا أرفع لشانه، وأقر لعينه منها، وفي تلك السفرة عرض له جبريل بين السماء والأرض، فقال: يا إبراهيم! ألك حاجة؟ قال: أما إليك فلا.



### \*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْأَفْهَامِ الْأَفْهَامِ الْأَفْهَامِ



نبيكم صَلَّائلتَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وقالها إبراهيم صَلَّائلتَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حين ألقى في النار(١)؛ فجعل الله سبحانه عليه النار برداً وسلاماً.

وقد ثبت في صحيح البخاري من حديث أم شريك، أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر بقتل الوزغ وقال: (كانت تنفخ على نار إبراهيم).

وهو الذي بني بيت الله، وأذن في الناس بحجه، فكل من حجه واعتمره؛ حصل لإبراهيم من مزيد ثواب الله وإكرامه بعدد الحجاج والمعتمرين، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَأَمْنًا ﴾ [سورة البقرة، الآية ١٢٥] قال ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنْهُا: يثوبون إليه، ولا يقضون منه وطراً ﴿ وَأُتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلِّى ﴾ [سورة البقرة، الآية ١٢٥]، فأمر نبيه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأمته أن يتخذوا من مقام إبراهيم مصلى؛ تحقيقًا للاقتداء به، وإحياء آثاره- صلى الله على نبينا وعليه وسلم-.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري.





ومناقب هذا الإمام الأعظم والنبى الأكرم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أجل من أن يحيط بها كتاب، وإن مدالله في العمر؛ أفردنا كتابًا في ذلك يكون قطرة في بحر فضائله، أو أقل، جعلنا الله ممن ائتم به، ولا جعلنا ممن عدل عن ملته، بمنه وكرمه! وقد روى لنا عنه النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حديثًا وقع لنا متصل الرواية إليه رويناه في «كتاب الترمذي»، وغيره من حديث القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن ابن مسعود رَضَاً لِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لقيت إبراهيم ليلة أسرى بي، فقال: يا محمد! أقرئ أمتك السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة، عذبة الماء، وأنها قيعان، وأن غراسها سبحان الله، ولا إله إلا الله، والله أكبر). قال الترمذي: هذا حديث

### \*\*\*



#### مختصر جلاء الأفهام



# الفصل السادس في ذكر المسألة المشهورة بين الناس وبيان ما فيها

وهي: أن النبي صرّاً لللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أفضل من إبراهيم، فكيف طلب له صرّاً لللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ من الصلاة ما لإبراهيم مع أن المشبه به أصله أن يكون فوق المشبه؟! فكيف الجمع بين هذين الأمرين المتنافيين؟.

قالت طائفة: آل إبراهيم فيهم الأنبياء الذين ليس في آل محمد مثلهم، فإذا طلب للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ولآله من الصلاة مثل ما لإبراهيم وآله و فيهم الأنبياء - ؛ حصل لآل محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من ذلك ما يليق بهم فإنهم لا يبلغون مراتب الأنبياء، وتبقى الزيادة التي للأنبياء وفيهم إبراهيم لمحمد مل المنبياء، وتبقى الزيادة التي للأنبياء وفيهم إبراهيم لمحمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فيحصل له بذلك من المزية ما لم يحصل لغيره.



#### مختصر جلاء الأفهام



وتقرير ذلك: أن يجعل الصلاة الحاصلة لإبراهيم ولآله وفيهم الأنبياء جملة مقسومة على محمد صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وآله، ولا ريب أنه لا يحصل لآل النبي صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ مثل ما حصل لآل إبراهيم وفيهم الأنبياء، بل يحصل لهم ما يليق بهم، فيبقى قسم النبي صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، والزيادة المتوفرة التي لم يستحقها آله مختصه به صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فيصير الحاصل له من مجموع ذلك أعظم وأفضل من الحاصل لإبراهيم، وهذا أحسن من كل ما تقدمه (۱).

وأحسن منه أن يقال: محمد صَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هـ و مـن آل إبراهيم، بـل هو خير آل إبراهيم؛ كما روى علي بن أبي طلحة، عـن ابن عبـاس رَخَالِتُهُ عَنْهُا في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللّهُ اصْطَفَى ءَادَمُ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّ ٱللّهُ السورة آل عمران، الآية ٣٣] فـإن ابن عباس رَخَالِتَهُ عَنْهُا قال: «محمد [سورة آل عمران، الآية ٣٣] فـإن ابن عباس رَخَالِتَهُ عَنْهُا قال: «محمد

<sup>(</sup>١) ذكر ابن القيم رحمه الله أقوالًا ضعفها رحمه الله وردها.







من آل إبراهيم صلى الله عليهما وسلم» وهذا نص إذا دخل غيره من الأنبياء الذين هم من ذرية إبراهيم في آله؛ فدخول رسول الله صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُولي، فيكون قولنا: «كما صليت على آل إبراهيم» متناولاً للصلاة عليه، وعلى سائر النبيين من ذرية إبراهيم.

ثم قد أمرنا الله أن نصلي عليه وعلى آله خصوصاً بقدر ما صلينا عليه مع سائر آل إبراهيم عموماً، وهو فيهم، ويحصل لآله من ذلك ما يليق بهم، ويبقى الباقى كله له صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وتقرير هذا: أنه يكون قد صلى عليه خصوصاً، أو طلب له من الصلاة ما لآل إبراهيم، وهو داخل معهم، ولا ريب أن الصلاة الحاصلة لآل إبراهيم ورسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ معهم؛ أكمل من الصلاة الحاصلة له دونهم، فيطلب له من الصلاة هذا الأمر العظيم الذي هو أفضل مما لإبراهيم





قطعًا، ويظهر حينئذ فائدة التشبيه، وجريه على أصله، وأن المطلوب له من الصلاة بهذا اللفظ أعظم من المطلوب له بغيره، فإنه إذا كان المطلوب بالدعاء إنما هو مثل المشبه به، وله أو فر نصيب منه؛ صار له من المشبه المطلوب أكثر مما لإبراهيم وغيره، وانضاف إلى ذلك مما له من المشبه به من الحصة التي لم تحصل لغيره.

فظهر بهذا من فضله وشرفه على إبراهيم، وعلى كل من آله - وفيهم النبيون- ما هو اللائق به، وصارت هذه الصلاة دالة على هذا التفضيل، وتابعة له، وهي من موجباته ومقتضياته، فصلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليمًا كثيراً، وجزاه عنا أفضل ما جزى نبيًا عن أمته، اللهم صلَ على محمد، وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، وبارك على محمد، وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد.



#### مختصر جلاء الأفهام



### الفصل السابع

## في قولهم: «اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد» وذكر البركة

وحقيقتها: الثبوت واللزوم والاستقرار.

والبركة: النماء والزيادة، والتبريك: الدعاء بذلك، ويقال: باركه الله وبارك فيه، وبارك عليه، وبارك له.

وفي القرآن: ﴿بُورِكَ مَن فِ ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوِّلَهَا ﴾ [سورة النمل، الآية ٨] وفيه: ﴿ وَبَكْرَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ إِسْحَقَ ﴾ [سورة الصافات، الآية ١٦٣] وفيه: ﴿ بَكْرَكُنَا فِيهَا ﴾ [سورة الأنبياء، الآية ٢٧] وفي الحديث: (وبارك لي فيما أعطيت) (١)، وفي حديث سعد: (بارك الله لك في أهلك ومالك) (٢)، والمبارك الذي قد باركه الله سبحانه كما قال المسيح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ... ﴾ [سورة المسيح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ... ﴾ [سورة المسيح عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ... ﴾ [سورة

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود والترمذي وغيرهما، قال أبوعيسى: هذا حديث حسن لا نعرفه إلا من هذا الوجه (۲) رجم (۳۲۸/۳)، الحديث [٤٦٤].

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري.



### مختصر جلاء الأفهام 🚽 🗫



مريم، الآية ٣١] وكتابه مبارك، قال تعالى : ﴿ وَهَنَذَا ذِكُرٌ مُّبَارَكُ أَنْزَلْنَاهُ ... ﴾ [سورة الأنبياء، الآية ٥٠] وقال: ﴿ كِنَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبكَرُكُ ﴾ [سورة ص، الآية ٢٩] وهو أحق أن يسمى مباركاً من كل شيء؛ لكثرة خيره ومنافعه، ووجوه البركة فيه، والرب تعالى يقال في حقه: «تبارك»، ولا يقال: مبارك.

وإنما تبارك تفاعل من البركة، وهذا الثناء في حقه تعالى إنما هو لوصف رجع إليه، كتعالى؛ فإنه تفاعل من العلو، ولهذا يقرن بين هذين اللفظين، فيقال: «تبارك وتعالى»، وفي دعاء القنوت: «تباركت وتعاليت»، وهو سبحانه أحق بذلك، وأولى من كل أحد، فإن الخير كله بيده، وكل الخير منه، و صفاته كلها صفات كمال، وأفعاله كلها حكمة، ورحمة، ومصلحة، وخيرات لا شرور فيها، كما قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (والشرليس إليك)(١).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم.





وإنما يقع الشر في مفعو لاته ومخلوقاته، لا في فعله سبحانه، فإذا كان العبد وغيره مباركًا لكثرة خيره ونفعه، واتصال أسباب الخير فيه، وحصول ما ينتفع بـ الناس منه، فالله تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ أحق أن يكون متباركًا، وهذا ثناء يشعر بالعظمة، والرفعة، والسعة، كما يقال: تعاظم، وتعالى، ونحوه، فهو دليل على عظمته، وكثرة خيره، ودوامه، واجتماع صفات الكمال فيه، وأن كل نفع في العالم كان ويكون، فمن نفعه سبحانه وإحسانه.

ويدل هذا الفعل - أيضاً - في حقه على العظمة، والجلال، وعلو الشأن، ولهذا إنما يذكره غالبًا مفتتحًا به جلاله، وعظمته، وكبرياءه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِئَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرُّشِ يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَصَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ ۗ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ١٠ ﴾ [سورة الأعراف، الآية ٤٥]



#### \*\*\*\* 🚓 🍪 مختصر جلاء الأفهام



و قال: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرِّقَانَ عَلَى عَبْدِهِ - لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا الله الله الآية ١] وقال تعالى: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَلَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فَهَا سِرُجًا وَقَكَمَرًا ثُمِّنِيرًا ١١١ ﴾ [سورة الفرقان، الآية ٢١]، ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندُهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٥٠) ﴾ [سورة الزخرف، الآية ٨٥]، ﴿ تَبُركَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ١٠٠ ﴾ [سورة الملك، الآية ١] وقال-عقب خلق الإنسان في أطواره السبعة-: ﴿فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ اللَّهِ السورة المؤمنون، الآية ١٤]، فقد ذكر تباركه سبحانه في المواضع التي أثنى فيها على نفسه بالجلال، والعظمة، والأفعال الدالة على ربوبيته وإلهيته وحكمته، وسائر صفات كماله من إنزال الفرقان، وخلق العالمين، وجعله البروج في السماء، والشمس، والقمر، وانفراده بالملك، وكمال القدرة.



### \*\*\*\* 🗫 🍪 مختصر جلاء الأفهام



عن ابن عباس رَضَو الله عنه: تبارك بمعنى: تعالى. وقال أبو العباس: تبارك: ارتفع، والمبارك: المرتفع.

وقال الحسين بن الفضل: «تبارك في ذاته، وبارك من شاء من خلقه»، وهذا أحسن الأقوال، فتباركه سبحانه وصف ذات له، وصفة فعل، كما قال الحسين بن الفضل.

والـذي يدل على ذلك -أيضــًا- أنه سبحانه يضيف التبارك إلى اسمه، كما قال: ﴿ نَبْرَكَ أَمُّمُ رَبِّكَ ذِي ٱلْحِكَالِ وَأَلْإِكْرَامِ السورة الرحمن، الآية ٧٨] وفي حديث الاستفتاح: (تبارك السيفتاح: (تبارك اسمك، وتعالى جدك (١) فدل هذا على أن تبارك ليس بمعنى بارك.

والمقصود الكلام على قوله: «وبارك على محمد، وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم» فهذا الدعاء يتضمن

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم.





إعطاءه من الخير ما أعطاه لآل إبراهيم، وإدامته، وثبوته له، ومضاعفته له، وزيادته، هذا حقيقة البركة، وقد قال تعالى - في إبراهيم وآله -: ﴿ وَبَشَّرُنَكُ بِإِسْحَقَ نِبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَبِكَرُكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَلَقَ ... ﴾ [سورة الصافات، الآيات ١١٢ -١١٣]، وقال تعالى - فيه وفي أهل بيته -: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَتَرَكَّنُهُ. عَلَيْكُورُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مِّجِيدٌ الآية ٧٣) ﴿ [سورة هود، الآية ٧٣].

ولماكان هذا البيت المبارك المطهر أشرف بيوت العالم على الإطلاق خصهم الله سبحانه منه بخصائص:

منها: أنه جعل فيه النبوة والكتاب فلم يأت بعد إبراهيم عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ نبي إلا من أهل بيته.

ومنها: أنه-سبحانه-جعلهم أئمة يهدون بأمره إلى يوم القيامة، فكل من دخل الجنة من أولياء الله بعدهم، فإنما دخل من طريقهم وبدعوتهم.





ومنها: أنه –سبحانه– اتخذ منهم الخليلين: إبراهيم ومحمداً صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ، وقال تعالى: ﴿وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خِلِيلًا ١٠٥٠ ﴾ [سورة النساء، الآية ١٢٥] وقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إن الله اتخذني خليلاً، كما اتخذ إبراهيم خليلاً)(١) وهذا من خواص هذا البيت.

ومنها: أنه -سبحانه- جعل صاحب هذا البيت إماماً للعالمين، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَالَى إِبْرَهِ عِمْرَتُهُ بِكُلِمَتِ فَأَتَمَّهُنَّ تُ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ... ﴾ [سورة البقرة، الآية ١٢٤].

ومنها: أنه أجرى على يديه بناء بيته الذي جعله قياماً للناس، وقبلة لهم، وحجًا، فكان ظهور هذا البيت من أهل هذا البيت الأكرمين.

ومنها: أنه أمر عباده بأن يصلوا على أهل هذا البيت، كما صلى على أهل بيتهم، وسلفهم، وهم: إبراهيم، وآله،

<sup>(</sup>١) متفق عليه.







وهذه خاصية لهم.

ومنها: أنه أخرج منهم الأمتين المعظمتين اللتين لم تخرجا من أهل بيت غيرهم، وهم: أمة موسى، وأمة محمد، وأمة محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تمام سبعين أمة، هم خيرها، وأكرمها على الله -تعالى-.

ومنها: أن الله - سبحانه - أبقى عليهم لسان صدق، وثناء حسنًا في العالم، فلا يذكرون إلا بالثناء عليهم، والصلاة والسلام عليهم قال الله تعالى: ﴿ وَتَرَّكُنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ الله سَلَمٌ عَلَى إِبْرَهِيمَ الْأَنْ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ اللهُ ﴿ [سورة الصافات، الآمات ١٠٨ -١١١].

ومنها: جعل أهل البيت فرقانًا بين الناس، فالسعداء أتباعهم ومحبوهم ومن تولاهم، والأشقياء من أبغضهم وأعرض عنهم وعاداهم، فالجنة لهم ولأتباعهم، والنار لأعدائهم، ومخالفيهم.





ومنها: أنه -سبحانه-جعل ذكرهم مقروناً بذكره؛ فيقال: إبراهيم خليل الله ورسوله ونبيه، ومحمد رسول الله وخليله ونبيه، وموسى كليم الله ورسوله، قال تعالى- لنبيه يذكره بنعمته عليه-: ﴿ وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرِكَ اللَّهِ اسورة الشرح، الآيات ٤]، فيقال: لا إله إلا الله محمد رسول الله في كلمة الإسلام، وفي الآذان، وفي الخطب، وفي التشهدات، وغير ذلك.

ومنها: أنه-سبحانه- جعل خلاص خلقه من شقاء الدنيا والآخرة على أيدي أهل هذا البيت؛ فلهم على الناس من النعم ما لا يمكن إحصاؤها، ولا جزاؤها، ولهم المنن الجسام في رقاب الأولين والآخرين من أهل السعادة، والأيادي العظام عندهم التي يجازيهم الله -عَرَّفَجَلَّ- عليها.

ومنها: أن كل نفع، وعمل صالح، وطاعة لله تعالى حصلت في العالم فلهم من الأجر مثل أجور عامليها، فسبحان من يختص بفضله من يشاء من عباده.





ومنها: أن الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى سد جميع الطرق بينه وبين العالمين، وأغلق دونهم الأبواب؛ فلم يفتح لأحد قط إلا من طريقهم وبابهم.

ومنها: أنه - سبحانه-خصهم من العلم بما لم يخص به أهل بيت سواهم من العالمين؛ فلم يطرق العالم أهل بيت أعلم بالله وأسمائه وصفاته، وأحكامه، وأفعاله، وثوابه وعقابه، وشرعه، ومواقع رضاه وغضبه، وملائكته، ومخلوقاته منهم! فسبحان من جمع لهم علم الأولين والآخرين!.

ومنها: أنه-سبحانه-خصهم من توحيده، ومحبته، وقربه والاختصاص به بما لم يخص به أهل بيت سواهم.

ومنها: أنه -سبحانه- مكن لهم في الأرض، واستخلفهم فيها وأطاع لهم أهل الأرض ما لم يحصل لغيرهم.



#### \*\*\* 🙌 🍪 مختصر جلاء الأفهام



ومنها: أنه -سبحانه- أيدهم، ونصرهم، وأظفرهم بأعدائه وأعدائهم بما لم يؤيد غيره.

ومنها: أنه –سبحانه– محاجم من آثار أهل الضلال والشرك ومن الآثار التي يبغضها ويمقتها ما لم يمحه بسواهم.

ومنها: أنه -سبحانه- غرس لهم من المحبة، والإجلال والتعظيم في قلوب العالمين ما لم يغرسه لغيرهم.

ومنها: أنه -سبحانه-جعل آثارهم في الأرض سببًا لبقاء العالم وحفظه، فلا يـزال العالم باقيًا ما بقيت آثارهم، فإذا ذهبت آثارهم من الأرض، فذاك أوان خراب العالم. قال الله تعالى: ﴿ ﴿ جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِيكُمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهُرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْهَدَى وَٱلْقَلَيْدِدَ ﴾ [سورة المائدة: آية ٩٧] و أخبر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَن فِي آخر الزمان يرفع الله بيته من الأرض، وكلامه من المصاحف، وصدور الرجال»(١)، فلا يبقى

<sup>(</sup>١) راجع فتح الباري (١٣/١٣).





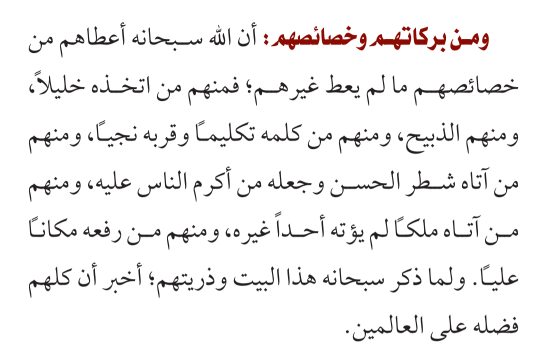


لـ ه في الأرض بيت يحج، ولا كلام يتلى، فحينئذ يقرب خراب العالم، وهكذا الناس اليوم إنما قيامهم بقيام آثار نبيهم وشرائعه بينهم، وقيام أمورهم، وحصول مصالحهم، واندفاع أنواع البلاء والشر عنهم بحسب ظهورها بينهم وقيامها، وهلاكهم وعنتهم وحلول البلاء والشربهم عند تعطلها والإعراض عنها والتحاكم إلى غيرها واتخاذ سواها، ومن تأمل تسليط الله سبحانه على من سلطه على البلاد والعباد من الأعداء؛ علم أن ذلك بسبب تعطيلهم لدين نبيهم وسننه وشرائعه، فسلط الله تعالى عليهم من أهلكهم وانتقم منهم، حتى إن البلاد التي لآثار النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وسننه وشرائعه فيها ظهور دفع عنها بحسب ظهور ذلك بينهم.

ومن بركات أهل هذا البيت أنه سبحانه أظهر على أيديهم من بـركات الدنيا والآخرة ما لم يظهره على يدي أهل بيت غيرهم.







ومن خصائصهم وبركاتهم على أهل الأرض: أن الله-سبحانه-رفع العذاب العام عن أهل الأرض بهم وببعثتهم، وكانت عادته -سبحانه- في أمم الأنبياء قبلهم أنهم إذا كذبوا أنبيائهم ورسلهم أهلكهم بعذاب يعمهم، كما فعل بقوم نوح، وقوم هود، وقوم صالح، وقوم لوط، فلما أنزل الله التوراة، والإنجيل، والقرآن؛ رفع بها العذاب العام عن أهل الأرض، وأمر بجهاد من كذبهم وخالفهم، فكان ذلك نصرة لهم بأيديهم، وشفاء لصدورهم، واتخاذ الشهداء منهم،







وإهلاك عدوهم بأيديهم؛ لتحصيل محابه -سبحانه- على يديهم.

وهذه الخصائص، وأضعاف أضعافها من آثار رحمة الله، وبركاته على أهل هذا البيت، فلهذا؛ أمرنا رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَن نطلب له من الله تعالى أن يبارك عليه، وعلى آله، كما بارك على هذا البيت المعظم - صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين-.

وحق لأهل بيت هذا بعض فضائلهم وخصائصهم أن لا تزال الألسن رطبة بالصلاة عليهم، والسلام، والثناء، والتعظيم، والقلوب ممتلئة من تعظيمهم ومحبتهم، وإجلالهم، وأن يعرف المصلى عليهم أنه لو أنفق أنفاسه كلها في الصلاة عليهم ما وَقّى القليل من حقهم، فجزاهم الله عن بريته أفضل الجزاء، وزادهم في الملأ الأعلى تعظيمًا، وتشريفًا، وتكريمًا، وصلى الله عليهم صلاة دائمة لا انقطاع لها، وسلم تسليمًا كثيراً إلى يوم الدين.





# الفصل الثامن في اختتام هذه الصلاة بهذين الاسمين من أسماء الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ ، وهما: الحميد، المجيد

فالحميد: فعيل من الحمد، وهو بمعنى: محمود، وأكثر ما يأتي فعيلاً في أسمائه تعالى بمعنى فاعل، كسميع، وبصير، وعليم، وقدير، وعلي، وحكيم، وحليم، وهو كثير، وكذلك فعول، كغفور، وشكور، وصبور.

وأما الحميد؛ فلم يأت إلا بمعنى المحمود، وهو أبلغ من المحمود؛ فإن فعيلاً إذا عدل به عن مفعول، دل على أن تلك الصفة قد صارت مثل السجية الغريزية والخلق اللازم.

فالحميد: الذي له من الصفات، وأسباب الحمد ما يقتضي أن يكون محموداً، وإن لم يحمده غيره، فهو حميد





في نفسه، والمحمود، من تعلق به حمد الحامدين، وهكذا المجيد والممجد، والكبير والمكبر، والعظيم والمعظم، والحمد والمجد إليهما يرجع الكمال كله، فإن الحمد يستلزم الثناء، والمحبة للمحمود، فمن أحببته، ولم تثن عليه؛ لم تكن حامداً له، وكذا من أثنيت عليه لغرض ما، ولم تحبه؛ لم تكن حامداً له حتى تكون مثنياً عليه محباً، وهذا الثناء، والحب تبع للأسباب المقتضية له، وهو ما عليه المحمود من صفات الكمال، ونعوت الجلال والإحسان، إلى الغير؛ فإن هذه هي أسباب المحبة، وكلما كانت هذه الصفات أجمع وأكمل؛ كان الحمد، والحب أتم وأعظم، والله-سبحانه- له الكمال المطلق الذي لا نقص فيه بوجه ما، والإحسان كله له ومنه، فهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أحق بكل حمد وبكل حب من كل جهة، فهو أهل أن يحب لذاته ولصفاته، ولأفعاله، ولأسمائه، ولإحسانه، ولكل ما صدر منه سبحانه.





وأما الجد: فهو مستلزم للعظمة، والسعة، والجلال، كما يدل عليه موضوعه في اللغة، فهو دال على صفات العظمة والجلال، والحمد يدل على صفات الإكرام، والله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ذو الجلال والإكرام، وهذا معنى قول العبد: «لا إله إلا الله، والله أكبر» فلا إله إلا الله دال على ألوهيته وتفرده فيها فألوهيته تستلزم محبته التامة «والله أكبر» دال على مجده وعظمته، وذلك يستلزم تمجيده، وتعظيمه، وتكبيره، ولهذا؛ يقرن سبحانه بين هذين النوعين في القرآن كثيراً كقوله: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبِرَكَنْهُ، عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ، حَمِيدٌ مِّجِيدٌ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّهُ ٱلْجَكَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ ﴿ ﴾ [سورة الرحمن، الآيات ٧٨]، وفي «المسند» و «صحيح أبي حاتم»، وغيره من حديث أنس رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ، عن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال: «ألظوا بيا ذا الجلال والإكرام»، يعنى: الزموها، وتعلقوا بها؛ فالجلال والإكرام هو الحمد و المجد.







فذكر هذين الإسمين «الحميد المجيد»، عقيب الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وعلى آله مطابق لقوله: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبُرِكَنْهُ، عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ، حَمِيدٌ بِّجِيدٌ الآلاسية [سورة هود، الآيات ٧٧].

ولما كانت الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهي ثناء الله تعالى عليه وتكريمه، والتنويه به ورفع ذكره، وزيادة حبه، وتقريبه، كما تقدم؛ كانت مشتملة على الحمد والمجد، فكأن المصلى طلب من الله تعالى أن يزيد في حمده ومجده صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فإن الصلاة عليه هي نوع حمد له و تمجيد، هذا حقيقتها، فذكر في هذا المطلوب الاسمين المناسبين له، وهما أسماء الحميد و المجيد، وهذا أن الداعي يشرع له أن يختم دعاءه باسم من الأسماء الحسنى مناسب لمطلوبه، أو يفتتح دعاءه به. وهذا من باب قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأُسُمَّا مُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ فلما كان المطلوب للرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حمداً ومجداً بصلاة الله عليه؛ ختم هذا السؤال باسمي «الحميد والمجيد».



#### \*\*\*﴿ ﴿ ﴿ ﴿ مَحْتَصَرَ جَلَاءَ الْأَفْهَامِ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ مَحْتَصَرَ جَلَاءَ الْأَفْهَامِ اللَّهِ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُو



وأيضاً فإنه لمّا كان المطلوب للرسول صَاَّلَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حمداً ومجداً، وكان ذلك حاصلاً له ختم ذلك بالإخبار عن ثبوت ذينك الوصفين للرب عَنَّهَجَلَّ بطريق الأولى، وكل كمال في العبد غير مستلزم للنقص فالرب أحق به.

وأيضاً فإنه لمّا طلب للرسول صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ الحمد والمجد بالصلاة عليه-وذلك يستلزم الثناء على مرسله بالحمد والمجد-؛ ليكون هذا الدعاء متضمناً لطلب الحمد، والمجد لرسول الله صَاَّلْلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، والإخبار عن ثبوته للرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .









#### الفصل التاسع

في ذكر قاعدة في هذه الدعوات والأذكار التي رويت بألفاظ مختلفة؛ كأنواع الاستفتاحات، وأنواع التشهدات في الصلاة، وأنواع الأدعية التي اختلفت ألفاظها، وأنواع الأذكار بعد الاعتدالين من الركوع والسجود.

ومنه: هـذه الألفاظ التي رويت في الصلاة على النبي صَوِّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فالداعي إذا قال: «ظلمت نفسي ظلمًا كثيراً» مرة، ومرة قال: «كبيراً» جاز ذلك.

وكذلك الداعي إذا صلى على النبي صَلَّالُلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بلفظ هذا الحديث، ومرة باللفظ الآخر.

وكذلك إذا تشهد، فإن شاء تشهد بتشهد ابن مسعود، وإن شاء تشهد بتشهد ابن عباس، وإن شاء بتشهد عمر، وإن شاء بتشهد عائشة رَضِوَلِللَّهُ عَنْهُمْ أجمعين.



#### \*\*\* 🙌 🍪 مختصر جلاء الأفهام



وكذلك في الاستفتاح إن شاء استفتح بحديث علي، وإن شاء بحديث أبى هريرة، وإن شاء باستفتاح عمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُمْ أجمعين وإن شاء فعل هذا مرة، وهذا مرة، وهذا مرة.

وكذلك إذا رفع رأسه من الركوع، إن شاء قال: «اللهم ربنا لك الحمد»، وإن شاء قال: «ربنا لك الحمد»، وإن شاء قال: «ربنا ولك الحمد»، ولا يستحب له أن يجمع بين ذلك كله.

وقد احتج غير واحد من الأئمة منهم الشافعي - رحمه الله تعالى - على جواز الأنواع المأثورة في التشهدات ونحوها بالحديث الذي رواه أصحاب «الصحيح» و «السنن» وغيرهم عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال:

(أنزل القرآن على سبعة أحرف)(١). فجوز النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ القراءة بكل حرف من تلك الأحرف، وأخبر

<sup>(</sup>١) متفق عليه.





أنه: «شاف كاف»(١) ومعلوم أن المشروع في ذلك أن يقرأ بتلك الأحرف على سبيل البدل لا على سبيل الجمع، كما كان الصحابة رَضَالِتُهُ عَنْهُمْ يفعلون.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وأبوداود والنسائي، وإسناده صحيح.



#### مختصر جلاء الأفهام



#### الباب الثالث

# في مواطن الصلاة على النبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ التي يتأكد طلبها إما وجوباً وإما استحباباً مؤكداً

### ﴿ الموطن الأول: وهو أهمها وآكدها في الصلاة في آخر التشهد:

وقد أجمع المسلمون على مشروعيته، واختلفوا في وجوبه فيها.

فالشافعي رحمه الله يرى الوجوب، وقد قال بقوله جماعة من الصحابة رَضَّواللهُ عَنْهُ ومن بعدهم، فمنهم عبدالله بن مسعود، فإنه كان يراها واجبة في الصلاة ويقول: «لا صلاة لمن لم يصل فيها على النبي صَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ». ومنهم: أبو مسعود البدري رَضَّاللهُ عَنْهُ، قال: «ما أرى أن صلاة لي تمت، حتى أصلي على محمد وعلى آل محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم». ومنهم عبدالله بن عمر أنه قال: «لا تكون صلاة إلا بقراءة، وتشهد، وصلاة على النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ، فإن







نسيت شيئًا من ذلك؛ فاسجد سجدتين بعد السلام»، ومن التابعين: أبو جعفر بن على، والشعبي، ومقاتل بن حيان، ومن أرباب المذاهب المتبوعين: إسحاق بن راهوية قال: «إن تركها عمداً لم تصح صلاته، وإن تركها سهواً، رجوت أن تجزئه»، وأما الإمام أحمد رحمه الله تعالى قال: «كنت أتهيب ذلك، ثم تبينت، فإذا الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ واجبة» وظاهر هذا: أنه رجع عن قوله بعدم الوجوب.

#### ﴿ أُدلتنا على الوجوب:

الدليل الأول: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَكَيْ كَتُهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيُّ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ اللهِ [سورة الأحزاب، الآية ٥٦].

ووجه الدلالة: أن الله سبحانه أمر المؤمنين بالصلاة والتسليم على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأمره المطلق على الوجوب، ما لم يقم دليل على خلافه.





وقد ثبت أن أصحابه رَضَالِتُهُ عَنْهُمْ سألوه عن كيفية هذه الصلاة المأمور بها، فقال: (قولوا: اللهم صل على محمد) الحديث، وقد ثبت أن السلام الذي عُلِّمُوه هو السلام عليه في الصلاة. و هو سلام التشهد، فمخرج الأمرين والتعليمين والمحلين واحد.

الدليل الثاني: أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَان يقول ذلك في التشهد، وأمرنا أن نصلي كصلاته، وهذا يدل على وجوب فعل ما فعل في الصلاة إلا ما خصه الدليل.

الدليل الثالث: أنه قد ثبت وجوبها عن ابن مسعود، وابن عمر، وأبى مسعود الأنصاري رَضِيَلِتُهُ عَنْهُمُ، وقد تقدم ذلك، ولم يحفظ عن أحد من الصحابة رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ أَنه قال: لا تجب، وقول الصحابي إذا لم يخالفه غيره حجة، ولا سيما على أصول أهل المدينة والعراق.

الدليل الرابع: أن هذا عمل الناس من عهد نبيهم







صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الآن، ولو كان الصلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غير واجبة؛ لم يكن اتفاق الأمة في سائر الأمصار والأعصار على قولها في التشهد وترك الإخلال بها، وقد قال مقاتل بن حيان في «تفسيره» في قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُقيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [سورة المائدة، الآية ٥٠]: «إقامتها: المحافظة عليها، وعلى أوقاتها، والقيام فيها، والركوع، والسجود، والتشهد، والصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في التشهد الأخير». وقد قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: «الناس في التفسير عيال على مقاتل».

### 🕸 الموطن الثاني: في التشهد الأول:

وهذا قد اختلف فيه قال أحمد، وأبو حنيفة، ومالك؛ رحمهم الله تعالى، وغيرهم: ليس التشهد الأول بمحل لذلك، وهو القديم من قولي الشافعي رحمه الله تعالى، وهو الذي صححه كثير من أصحابه لأن التشهد الأول تخفيفه مشروع.







ولم يثبت عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه كان يفعل ذلك فيه، و لا علمه للأمة، و لا يعرف أن أحداً من الصحابة استحبه، ولأنه لو كانت الصلاة مستحبة في هذا الموضع؛ لاستحب فيه الصلاة على آله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، لأن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يفرد نفسه دون آله بالأمر بالصلاة عليه، بل أمرهم بالصلاة عليه وعلى آله في الصلاة وغيرها ولأنه لـو كانت الصلاة عليه في هذا الموضع مشروعة؛ لشرع فيها ذكر إبراهيم وآل إبراهيم، لأنها هي صفة الصلاة المأمور بها، ولأنها لو شرعت في هذا الموضع لشرع فيه الدعاء بعدها لحديث فضالة، ولم يكن فرق بين التشهد الأول والأخير.

#### 🕸 الموطن الثالث: الصلاة عليه آخر القنوت:

استحبه الشافعي ومن وافقه، واحتج لذلك بما رواه النسائي ، عن الحسن ابن على قال: علمني رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هـ وَلاء الكلمات في الوتر، قال: (قل: اللهم





اهدني فيمن هديت، وبارك لي فيما أعطيت، وتولني فيمن توليت، وقنى شر ما قضيت، فإنك تقضى ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تباركت ربنا وتعاليت، وصلى الله على النبي)(١) وهذا إنما هو في قنوت الوتر، وإنما نقل إلى قنوت الفجر قياســـاً كمـا نقل أصل هذا الدعـاء إلى قنوت الفجر. وهو مستحب في قنوت رمضان؛ قال ابن وهب: إن عبدالرحمن بن عبدالقاري - وكان في عهد عمر بن الخطاب رَضَاً لِللهُ عَنْهُ مع عبدالله بن الأرقم على بيت المال-، قال: إن عمر خرج ليلة في رمضان، فخرج معه عبدالرحمن بن عبدالقاري، فطاف في المسجد، وأهل المسجد أوزاع متفرقون، يصلى الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط، فقال عمر رَضِّاليَّهُ عَنْهُ: والله إني لأظن لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد يكون أمثل، ثم عزم عمر رَضَاً لِللهُ عَنْهُ على ذلك، وأمر أبى بن كعب أن يقوم بهم في رمضان،

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص ۲۷.



### \*\*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ مَحْتُصُرُ جَلَاءُ الْأَفْهَامِ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّ الللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال



فخرج عليهم والناس يصلون بصلاة قارئهم، فقال عمر رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ: «نعمت البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون» - يريد آخر الليل، وكان الناس يقومون أوله -وقال: «وكانوا يلعنون الكفرة في النصف يقولون: اللهم قاتل الكفرة الذين يصدون عن سبيلك ويكذبون رسلك، ولا يؤمنون بوعدك، وخالف بين كلمتهم، وألق في قلوبهم الرعب، وألق عليهم رجزك وعذابك إله الحق» ثم يصلى على النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثم يدعو للمسلمين بما استطاع من خير، ثم يستغفر للمؤمنين، قال: وكان يقول إذا فرغ من لعنة الكفرة وصلاته على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم واستغفاره للمؤمنين والمؤمنات ومسألته: «اللهم إياك نعبد، ولك نصلى ونسجد، وإليك نسعى ونحفد، ونرجو رحمتك ونخاف عذابك، إن عذابك الجد لمن عاديت مُلْحِق»، ثم یکبر ویهوی ساجداً<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) صحيح أخرجه البخاري وابن خزيمة والبيهقي.



#### مختصر جلاء الأفهام



#### الموطن الرابع: صلاة الجنازة بعد التكبيرة الثانية:

لا خلاف في مشروعيتها فيها، والدليل على مشروعيتها في صلاة الجنازة ما رواه الزهري قال: سمعت أبا أمامة بن سـهل بن حنيف يحدث سـعيد بن المسيب قال: «إن السنة في صلاة الجنازة أن يقرأ بفاتحة الكتاب، ويصلي على النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثم يخلص الدعاء للميت حتى يفرغ، ولا يقرأ إلا مرة واحدة، ثم يسلم في نفسه»(١) وقال صاحب «المغني»: وروي عن ابن عباس أنه صلى على جنازة بمكة فكبر، ثم قرأ وجهر، وصلى على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثم دعا لصاحبه فأحسن، ثم انصرف، وقال: «هكذا ينبغي أن تكون الصلاة على الجنازة»، إذا تقرر هذا؛ فالمستحب أن يصلى عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الجنازة كما يصلى عليه في التشهد، لأن النبى صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على ذلك أصحابه رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُم، لما سألوه

<sup>(</sup>١) صحيح، أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه، قال ابن حجر في فتح الباري: إسناده صحيح (٣/ ٢٠٣).

## 





عن كيفية الصلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وفي «مسائل عبدالله بن أحمد»، عن أبيه قال: «يصلى على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ويصلى على الملائكة المقربين».

قال القاضي: فيقول: «اللهم صل على ملائكتك المقربين وأنبيائك والمرسلين، وأهل طاعتك أجمعين من أهل السماوات والأرضين، إنك على كل شيء قدير».

#### 🕸 الموطن الخامس: الخطب كخطبة الجمعة، والعيدين، والاستسقاء، وغيرها:

وقــد روى أبو داود، وأحمــد، وغيرهما من حديث أبي هريرة رَضِّ اللهُ عَنْ النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قَال: «كل خطبة ليس فيها تشهد؛ فهي كاليد الجذماء»(١). أي: المقطوعة.

والدليل على مشروعية الصلاة على النبي صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الخطبة، ما رواه عبدالله ابن أحمد عن عون بن أبي

<sup>(</sup>١) قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح غريب (٣/ ١١٤)، الحديث [١١٠٦]، وصححه ابن حبان (٧/ ٣٦) الحديث [٢٧٩٦].



جحيفة قال: كان أبي من شُرَط على رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ، وكان تحت المنبر، فحدثني أنه صعد المنبر - يعني عليًا رَضَّالِيُّهُ عَنْهُ فحمد الله وأثنى عليه، وصلى على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وقال: «خير هـذه الأمة بعد نبيها أبوبكـر رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ، والثاني عمر رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ»، وقال: «يجعل الله الخير حيث شاء»(١).

و في الباب حديث ضبَّة بن مِحْصِن أن أبا موسى رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ كان إذا خطب، فحمد الله، وأثنى عليه، وصلى على النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ و دعا لعمر رَضَالِيَّهُ عَنْهُ فأنكر عليه ضبة الدعاء لعمر قبل الدعاء لأبي بكر رَضَالِلَّهُ عَنْهُما، فرفع ذلك إلى عمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُ، فقال لضبة: «أنت أوفق منه وأرشد»(٢).

فهذا دليل على أن الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الخطب كان أمراً مشهوراً معروفــًا عند الصحابة رَضَٱلِلَّهُ عَنْهُمُ أجمعين. وكيف لا يجب التشهد الذي هو عقد الإسلام

<sup>(</sup>١) صححه الألباني في: ظلال الجنة في تخريج السنة (٢/ ٣٤٦) الحديث [١٢٠١].

<sup>(</sup>٢) تحفة الصديق في فضائل أبي بكر الصديق، تأليف أبي القاسم المقدسي (١/ ١٢٦)، الرياض النضرة في مناقب العشرة للطبري (١/ ٤٥٢).

# \*\*\* 🙌 🎨 مختصر جلاء الأفهام





#### 🕸 الموطن السادس: بعد إجابة المؤذن وعند الإقامة:

لما روى مسلم في «صحيحه» من حديث عبدالله بن عمرو رَضَالِيَّهُ عَنْهُما؛ أنه سمع رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: (إذا سمعتم المؤذن؛ فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا على فإنه من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لى الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله تعالى، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل الله لى الوسيلة؛ حلت عليه شفاعتي).

و في إجابة المؤذن خمس سنن عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد اشتمل حديث عبدالله ابن عمرو رَضَالِلَّهُ على ثلاث من هذه السنن الخمس.

وأما الرابعة فهي أن يقول ما رواه مسلم، عن سعد بن أبي وقاص رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ، عن النبي صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: (من قال





حين يسمع المؤذن: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، رضيت بالله رباً وبمحمد رسولا وبالإسلام دينًا، إلا غفر له ذنبه).

والخامسة: أن يدعو الله بعد إجابة المؤذن وصلاته على رسوله صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وسؤاله له الوسيلة، لما في سنن أبي داود والنسائي من حديث عبد الله بن عمرو؛ أن رجلاً قال: يا رسول الله إن المؤذنين يَفْضُلُوننا، فقال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (قل كما يقولون، فإذا انتهيت، فَسَلْ تُعْطَهُ)(١).

#### 🕸 الموطن السابع: عند الدعاء:

#### وله ثلاث مراتب:

إحداها: أن يصلى عليه قبل الدعاء، وبعد حمد الله تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده وابن حبان في صحيحه، وحسنه الألباني في مشكاة المصابيح (١/ ١٤٩) الحديث [٦٧٣].





والمرتبة الثانية: أن يصلي عليه في أول الدعاء وأوسطه وآخره.

والثالثة: أن يصلي عليه في أوله وآخره، ويجعل حاجته متو سطه بینهما.

لحديث فضالة بن عبيد رَضِّاليَّهُ عَنْهُ و قول النبي صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ فيه: (إذا دعا أحدكم؛ فليبدأ بتحميد الله والثناء عليه، ثم ليُصَلَ على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثم ليدع بعد بما شاء)(١).

وقال الترمذي عن عبدالله قال: كنت أصلى والنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأبو بكر وعمر معه، فلما جلست؛ بدأت بالثناء على الله تعالى، ثم بالصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثم دعوت لنفسي، فقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (سل تعطه سل تعطه)(۲).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وأبو داود، وصححه الترمذي، الحديث [٣٤٧٧].

<sup>(</sup>٢) قال الترمذي: حديث حسن صحيح. سنن الترمذي (٢/ ٤٨٨) الحديث [٩٣٥].





والصلاة على النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ للدعاء بمنزلة الفاتحة من الصلاة. فمفتاح الدعاء الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كما أن مفتاح الصلاة الطهور، فصلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليماً.

#### 🕸 الموطن الثامن: عند دخول المسجد وعند الخروج منه:

لما روى ابن خزيمة في «صحيحه» وابن حبان، عن أبي هريرة رَضِوَالِيَّهُ عَنْهُ؛ أَن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَال: (إذا دخل أحدكم المسجد؛ فليسلم على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وليقل: اللهم افتح لى أبواب رحمتك، وإذا خرج؛ فليسلم على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وليقل: اللهم أجرني من الشيطان الرجيم).

#### 🕸 الموطن التاسع: على الصفا والمروة:

لما روي أن ابن عمر رَضَالِلُّهُ عَنْهُمَا كان يكبر على الصفا ثلاثًا، يقول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، ثم يصلي على النبي





صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ثم يدعو، ويطيل القيام والدعاء، ثم يفعل على المروة مثل ذلك»(١) وهذا من توابع الدعاء أيضاً.

#### الموطن العاشر: عند اجتماع القوم قبل تفرقهم:

لحديث (ما جلس قوم مجلساً، ثم تفرقوا ولم يذكروا الله، ولم يصلوا على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إلا كان عليهم من الله ترة، إن شاء عذبهم، وإن شاء غفر لهم). رواه ابن حبان في «صحيحه»، والحاكم، وغيرهما.

#### ﴿ الموطن الحادي عشر: عند ذكره صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ:

لحديث أبي هريرة رَضَاً لِللهُ عَنْهُ، عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (رغم أنفُ رجل ذُكرتُ عنده، فلم يُصلِّ عليَّ)، صححه الحاكم، وحسنه الترمذي.

وحديث أنس بن مالك رَضِاً لِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (من ذكرت عنده فَلْيُصَلِّ عليَّ، فإنه من صلى

<sup>(</sup>١) صحيح، أخرجه ابن أبي شيبة وغيره.

# -- المناهم المنهام المنهام المنهام المنهم ال



علي مرة؛ صلى الله عليه عشراً صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، وهذا إسناد صحيح(١).

### 🕸 الموطن الثاني عشر: عند الوقوف على قبره:

عن مالك، عن عبدالله بن دينار قال: رأيت عبدالله بن عمر رَضَائِلَةُعَنْهُمَا يقف على قبر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فيصلي على النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويدعو لأبي بكر وعمر رَضَّالِلَّهُ عَنْهُا.

ذكره مالك في «الموطأ»(٢).

#### 🕸 الموطن الثالث عشر: إذا خرج إلى السوق، أو إلى دعوة أو نحوها:

عن أبي وائل قال: «ما رأيت عبدالله جلس في مأدبة و لا جنازة ولا غير ذلك، فيقوم حتى يحمد الله، ويثني عليه، ويصلى على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويدعو بدعوات، وإن كان يخرج إلى السوق فيأتي أغفلها مكانًا، فيجلس، فيحمد الله، ويصلى على النبي صَلَّالُلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويدعو بدعوات »(٣).

<sup>(</sup>١) النسائي (٩٨٨٩)، والطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح. الحديث [٩٤٨].

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح موقوف. قاله الألباني رحمه الله في فضل الصلاة على النبي (١/ ٨٠) [٩٨].

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة وغيره بإسناد صحيح (٦/ ١٠٢) [٢٩٨١٠].



# 🔧 مختصر جلاء الأفهام



#### الموطن الرابع عشر: إذا قام الرجل من نوم الليل:

قال النسائي في «سننه الكبير»: عن عبدالله بن مسعود وَعَوَلِكُهُ عَنْهُ قَال: «يضحك الله عَرَّبَكًا إلى رجلين؛ رجل لقي العدو وهو على فرس من أمثل خيل أصحابه، فانهزموا، وثبت، فإن قتل؛ استشهد، وإن بقي؛ فذلك الذي يضحك الله إليه، ورجل قام في جوف الليل لا يعلم به أحد، فتوضأ فأسبغ الوضوء، شم حمد الله ومجده وصلى على النبي فأسبغ الوضوء، شم حمد الله ومجده وصلى على النبي الله على النبي يضحك الله والمنابق الذي يضحك الله والله وال

#### ﴿ الموطن الخامس عشر: عقب ختم القرآن:

وهذا لأن المحل محل دعاء، وقد نص الإمام أحمد رحمه الله تعالى على الدعاء عقيب الختمة، فقال في رواية أبي الحارث: «كان أنس رَضِّاً اللهُ عَنْهُ إذا ختم القرآن، جمع أهله وولده» (٢).

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير وإسناده حسن (٩/ ٥٥١) [٨٧٩٨].

<sup>(</sup>٢) قال ابن حجر: والصحيح الموقوف عن أنس، وصححه موقوفًا الألباني رحمه الله.

# ----- مختصر جلاء الأفهام 🚭 🗫 🗝



وعن ابن مسعود أنه قال: «من ختم القرآن فله دعوة مستجابة»<sup>(۱)</sup>.

وعن مجاهد قال: «تنزل الرحمة عند ختم القرآن»(٢). وإذا كان هذا من آكد مواطن الدعاء وأحقها بالإجابة؛ فهو من آكد مواطن الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

#### 🕸 الموطن السادس عشر: يوم الجمعة:

عن أبي مسعود الأنصاري، عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (أكثروا عليَّ من الصلاة يوم الجمعة، فإنه ليس أحد يصلي عليَّ يوم الجمعة، إلا عرضت عليَّ صلاته)(٣).

### ﴿ الموطن السابع عشر: عند كتابة اسمه صَلَّ لِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

وقال سفيان الثوري: (لو لم يكن لصاحب الحديث فائدةٌ إلا الصلاة على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ فإنه يصلي عليه ما دام في ذلك الكتاب صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

<sup>(</sup>١) إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) صحيح، أخرجه الحاكم وغيره.





#### ﴿ الموطن الثامن عشر: عند الهم، والشدائد، وطلب المغفرة:

لحديث الطفيل بن أُبيّ بن كعب، عن أبيه قال: «كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا ذهب ثلثا الليل قام، فقال: (يا أيها الناس، اذكروا الله، جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه، جاء الموت بما فيه). قال أبيُّ: قلت: يارسول الله! إني أكثر الصلاة عليك، فكم أجعل لك من صلاتي؟ فقال: (ما شئت)، قال: قلت: الربع؟ قال: (ما شئت، فإن زدت؛ فهو خير لك)، قلت: النصف؟ قال: (ما شئت، فإن زدت؛ فهو خير لك)، قال: قلت فالثلثين؟ قال: (ما شئت، فإن زدت؛ فهو خير لك)، قال: أجعل لك صلاتي كلها؟ قال: (إذاً تُكْفَى همك، ويغفر لك ذنبك). رواه الترمذي من حديث عبدالله بن محمد بن عقيل، عن الطفيل، عن أبيه، وقال: «حديث حسن».





# الموطن التاسع عشر: عند تبليغ العلم إلى الناس عند التذكير والقصص، وإلقاء الدرس وتعليم العلم، في أول ذلك وآخره:

قال إسماعيل بن إسحاق في «كتابه»: كتب عمر بن عبدالعزيز رحمه الله: «أما بعد، فإن أُناساً من الناس قد التمسوا الدنيا بعمل الآخرة، وإن من القُصَّاص قد أحدثوا في الصلاة على خلفائهم وأمرائهم على النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ، فإذا جاءك كتابي هذا؛ فَمُرْهُم أن تكون صلاتهم على النبين ودعاؤهم للمسلمين عامة، ويَدَعُوا ما سوى ذلك».

والصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في هذا الموطن؛ لأنه موطن لتبليغ العلم الذي جاء به ونشره في أمته وإلقائه إليهم، ودعوتهم إلى سنته وطريقته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وهذا من أفضل الأعمال، وأعظمها نفعًا للعبد في الدنيا والآخرة.

فحقيق بالمبلغ عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الذي أقامه الله





في هذا المقام أن يفتتح كلامه بحمد الله تعالى، والثناء عليه، وتمجيده، والاعتراف له بالوحدانية، وتعريف حقوقه على العباد، ثم بالصلاة على رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وتمجيده، والثناء عليه، وأن يختمه أيضاً بالصلاة عليه صلى الله تعالى عليه وسلم تسليماً.

### 🕸 الموطن العشرون: أول النهار وآخره:

عن أبي الدرداء رَضَي لَيَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (من صلى عليَّ حين يصبح عشراً، وحين يمسى عشراً أدركته شفاعتى يوم القيامة)(١).

#### 🕸 الموطن الحادي والعشرون: بعد الفراغ من الوضوء:

عن عبدالله رَضِوَالِلَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إذا فرغ أحدكم من طهوره؛ فليقل: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، ثم ليصل عليَّ، فإذا قال ذلك؛ فتحت له أبواب الرحمة).

<sup>(</sup>۱) حديث حسن، صحيح الجامع «٦٣٥٧».





هـذا حديث مشهور لـه طرق عـن عمر بـن الخطاب رَضِّوَالِلَّهُ عَنْهُ، وعقبة بن عامر، وثوبان، وأنس رَضِّالِلَّهُ عَنْهُم، ليس في شيء منها ذكر الصلاة إلا في هذه الرواية.

### 🕸 الموطن الثاني والعشرون: في كل موطن يجتمع فيه لذكر الله تعالى:

لحديث أبى هريرة رَضِّالِيَّهُ عَنْهُ عن النبى صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: (إن لله سيّارة من الملائكة إذا مرُّوا بحلّق الذّكر؛ قال بعضهم لبعض: اقعدوا، فإذا دعا القوم؛ أمَّنوا على دعائهم، فإذا صلوا على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ صلوا معهم، حتى يفرغوا، ثم يقول بعضهم لبعض: طوبى لهؤلاء يرجعون مغفوراً لهم). وأصل الحديث في مسلم.

#### 🕸 الموطن الثالث والعشرون: عند الحاجة تعرض للعبد:

عن ابن مسعود قال: «إذا أردت أن تسأل الله حاجة؛ فابدأ بالمدحة والتحميد والثناء على الله عَرَّفَكِلَّ بما هو أهله، ثم صل على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثم ادع بعد، فإن ذلك أحرى



### مختصر جلاء الأفهام



أن تصيب حاجتك»(١).

### 🕸 الموطن الرابع والعشرون: في الصلاة في غير التشهد:

بل في حال القراءة إذا مر بذكره أو بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْ حَالَى القراءة إذا مر بذكره أو بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَيْ حَكَمُ النّبِي كَالْمَ عَلَى النّبِي الآية، ذكره أصحابنا وغيرهم، قالوا: متى مر بذكره صَلّاً لللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في القراءة؛ وقف وصلى عليه.

عن الحسن قال: «إذا مر بالصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَي فَلَ

ونص الإمام أحمد رحمه الله تعالى على ذلك فقال: «إذا مر المصلي بآية فيها ذكر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فإن كان في نفل؛ صلى عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ».

#### الموطن الخامس والعشرون: أثناء تكبيرات صلاة العيد:

فإنه يستحب أن يحمد الله، ويثني عليه ويصلي على

<sup>(</sup>١) صحيح، أخرجه عبدالرزاق والطبراني وغيرهما.





النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما روي أن ابن مسعود، وأبا موسى، وحذيف خرج عليهم الوليدبن عقبة قبل العيدبيوم فقال لهم: «إن هذا العيد قد دنا، فكيف التكبير فيه؟ قال عبدالله: تبدأ فتكبر تكبيرة تفتتح بها الصلاة، وتحمد ربك وتصلى على النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ محمد، ثم تدعو وتكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تقرأ ثم تكبر وتركع، ثم تقوم وتقرأ وتحمد ربك، وتصلى على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ محمد، ثم تدعو وتكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تركع. فقال حذيفة وأبو موسى: صدق أبو عبدالرحمن »(١).

و في هذا الحديث: حمد الله، والصلاة على رسوله بين التكبيرات، وهو مذهب الشافعي وأحمد.



<sup>(</sup>١) رواه البيهقي بإسناد حسن، سنن البيهقي الكبري (٣/ ٢٩١) الحديث [٥٩٨١].







# الباب الرابع

### في الفوائد والثمرات الحاصلة بالصلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

الأولى: امتثال أمر الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى .

الثانية: موافقته سبحانه في الصلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وإن اختلفت الصلاتان، فصلاتنا عليه دعاء وسؤال، وصلاة الله تعالى عليه ثناء وتشريف، كما تقدم.

الثالثة: مو افقة ملائكته فيها.

الرابعة: حصول عشر صلوات من الله على المصلي مرة.

الخامسة: أنه يرفع له عشر درجات.

السادسة: أنه يكتب له عشر حسنات.

السابعة: أنه يمحى عنه عشر سيئات.

الثامنة: أنه يرجى إجابة دعائه إذا قدمها أمامه، فهي تصاعد الدعاء إلى عند رب العالمين عَرَّهَ جَلَّ، وكان موقوفاً بين السماء والأرض قبلها.

### \*\*\*\* مختصر جلاء الأفهام





التاسعة: أنها سبب لشفاعته صَاَّئِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ إذا قرنها بسؤال الوسيلة له أو أفردها.

العاشرة: أنها سبب لغفران الذنوب.

الحادية عشرة: أنها سبب لكفاية الله العبد ما أهمه.

الثانية عشرة: أنها سبب لقرب العبد منه صَاَّ لَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوم القيامة.

الثالثة عشرة: أنها سبب لصلاة الله على المصلى، وصلاة ملائكته عليه.

الرابعة عشرة: أنها سبب لرد النبي صلى الله تعالى عليه وسلم الصلاة والسلام على المصلى والمسلم عليه.

الخامسة عشرة: أنها سبب لطيب المجلس، وأن لا يعود حسرة على أهله يوم القيامة.

السادسة عشرة: أنها تنفى عن العبد اسم البخل إذا صلى عليه عند ذكره، صلى الله تعالى عليه وسلم.

#### \*\*\* ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْأَفْهَامِ الْأَفْهَامِ الْأَفْهَامِ





**السابعة عشرة:** نجاته من الدعاء عليه برغم الأنف إذا تركها عند ذكره صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الثامنة عشرة: أنها تنجى من نتن المجلس الذي لا يذكر فيه الله تعالى ورسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ويحمد الله ويثنى عليه فيه، ويصلى على رسوله صَلَّالُلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ.

التاسعة عشرة: أنها سبب لتمام الكلام الذي ابتدىء بحمد الله تعالى والصلاة على رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

العشرون: أنه يخرج بها العبد عن الجفاء.

الحادية والعشرون: أنها سبب لإبقاء الله سبحانه الثناء الحسن للمصلى عليه بين أهل السماء والأرض، لأن المصلى طالب من الله أن يثني على رسوله ويكرمه ويشرفه، والجزاء من جنس العمل، فلابد أن يحصل للمصلى نوع من ذلك.

**الثانيـة والعشرون:** أنها سـبب للبركـة في ذات المصلى وعمله وعمره وأسباب مصالحه؛ لأن المصلى داع ربه أن







يبارك عليه، وعلى آله، وهذا الدعاء مستجاب، والجزاء من جنسه.

الثالثة والعشرون: أنها سبب لنيل رحمة الله له؛ لأن الرحمة إما معنى الصلاة -كما قاله طائفة-، وإما من لوازمها وموجباتها على القول الصحيح، فلابد للمصلى عليه من رحمة تناله.

الرابعة والعشرون: أنها سبب لدوام محبته للرسول صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وزيادتها وتضاعفها.

وفي هذا الجناب الأشرف أحق ما أنشد:

ذكْرُكَ والتَّوحيدُ في شطره لو شُقَّ عن قَلْبي ففي وَسْطهِ

فهذا قلب المؤمن: توحيد الله وذكر رسوله مكتوبان فيه لا يتطرق إليهما محو ولا إزالة.

والمقصود: أن دوام الذكر سبب لدوام المحبة، فالذكر



للقلب كالماء للزرع، بل كالماء للسمك لاحياة له إلا به. وهو أنواع:

الأول: ذكره بأسمائه وصفاته والثناء عليه بها.

\* الثاني: تسبيحه وتحميده وتكبيره وتهليله وتمجيده وهو الغالب من استعمال لفظ الذكر عند المتأخرين. \* الثالث: ذكره بأحكامه وأوامره ونواهيه، وهو ذِكْر العَالِم. بل الأنواع الثلاثة هي ذكرهم لربهم، ومن أفضل ذكره؛ ذكره بكلامه، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَبِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ ﴿ ﴾، ومن ذكره سبحانه دعاؤه واستغفاره والتضرع إليه، فهذه خمسة أنواع من الذكر.

الخامسة والعشرون: أن الصلاة عليه صَلَّائلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سبب لمحبته للعبد، فإنها إذا كانت سبباً لزيادة محبة المصلّى عليه له، فكذلك هي سبب لمحبته هو للمصلى عليه.







السادسة والعشرون؛ أنها سبب لهداية العبد وحياة قلبه، فإنه كلما أكثر الصلاة عليه وذكره؛ استولت محبته على قلبه، حتى لا يبقى في قلبه معارضة لشيء من أوامره، ولا شك في شيء مما جاء به، بل يصير ما جاء به مكتوباً مسطوراً في قلبه، لا يزال يقرؤه على تعاقب أحواله، ويقتبس الهدى والفلاح وأنواع العلوم منه، وكلما ازداد في ذلك بصيرة وقوة ومعرفة؛ ازدادت صلاته عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ولهذا كانت صلاة أهل العلم العارفين بسنته وهديه المتبعين له، خلاف صلاة العوام عليه، الذين حظهم منها إزعاج أعضائهم بها ورفع أصواتهم، وأما أتباعه العارفون بسنته العالمون بما جاء به، فصلاتهم عليه نوع آخر، فكلما ازدادوا فيما جاء به معرفة، ازدادوا له محبة ومعرفة بحقيقة الصلاة المطلوبة له من الله. وهكذا ذكر الله سبحانه كلما كان العبد به أعرف، وله أطوع، وإليه أحب، كان ذكره غير ذكر الغافلين واللاهين.





فذكره صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وذكر ما جاء به وحمد الله تعالى على إنعامه علينا ومنته بإرساله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هو حياة الوجود وروحه، كما قيل:

وهُـدًى لِكُلِّ مُلدَّدٍ حَيسْرَان رُوحُ المجالس ذِكْرُهُ وحديثُهُ فأُولئِكَ الأمـواتُ في الحيَّانِ وإذا أُخِلَّ بِنِكْرِه في مَجْلسٍ

السابعة والعشرون: أنها سبب لعرض اسم المصلي عليه صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وذكره عنده.

الثامنة والعشرون: أنها سبب لتثبيت القدم على الصراط والجواز عليه، لحديث عبدالرحمن بن سمرة الذي رواه عنه سعيد بن المسيب في رؤيا النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وفيه: «ورأيت رجلاً من أمتي يزحف على الصراط ويحبو أحياناً ويتعلق أحياناً، فجاءته صلاته على، فأقامته على قدميه





وأنقذته»(١).

التاسعة والعشرون: أن الصلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَداء لأقل القليل من حقه، وشكر له على نعمته التي أنعم الله تعالى بها علينا، مع أن الذي يستحقه من ذلك لا يحصى علماً ولا قدرة ولا إرادة، ولكن الله سبحانه -لكرمه-رضي من عباده باليسير من شكره، وأداء حقه.

الثلاثون: أنها متضمنة لذكر الله وشكره، ومعرفة إنعامه على عبيده بإرساله، فالمصلي عليه صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قد تضمنت صلاته عليه ذكر الله تعالى، وذكر رسوله، وسؤاله أن يجزيه بصلاته عليه ما هو أهله، كما عرفنا ربنا تعالى وأسماءه وصفاته، وهدانا إلى طريق مرضاته، وعرفنا ما لنا بعد الوصول إليه، والقدوم عليه، فهي متضمنة لكل الإيمان، بل هي

<sup>(</sup>۱) قال المصنف في «الروح» (۱/ ٣٥٦)، و»الوابل الصيب» (١٤٤): «سمعت شيخ الإسلام يعظّم أمر هذا الحديث. وقال: أصول السنة تشهد له، وهو من أحسن الأحاديث». وقال القرطبي في «التذكرة» (ص٣٩٣): «هذا حديث عظيم، ذكر فيه أعمالاً خاصة، تنجّي من أهوال خاصة».







متضمنة للإقرار بوجود الرب المدعو تعالى، وعلمه وسمعه وقدرته وإرادته وصفاته وكلامه، وإرسال رسوله، وتصديقه في أخباره كلها، وكمال محبته، ولا ريب أن هذه هي أصول الإيمان، فالصلاة عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ متضمنة لعلم العبد ذلك، وتصديقه به ومحبته له، فكانت من أفضل الأعمال.

الحادية والثلاثون: أن الصلاة عليه صَاَّلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من العبد هي دعاء، ودعاء العبد وسؤاله من ربه تعالى نوعان:

**أحدهما:** ســؤاله حوائجه ومهماتــه وما ينوبــه في الليل والنهار، فهذا دعاء وسؤال، وإيثار لمحبوب العبد ومطلوبه.

والثاني: سؤاله أن يثنى على خليله وحبيبه صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ويزيد في تشريفه وتكريمه وإيثاره ذكره ورفعه. ولا ريب أن الله تعالى يحب ذلك ورسوله يحبه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وههنا نكتة حسنة لمن علَّم أمته دينه وما جاء صلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ به، ودعاهم إليه، وحضهم عليه، وصبر على ذلك، وهي



#### 🛶 📢 😂 مختصر جلاء الأفهام



أن النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ له من الأجر الزائد على أجر عمله مثل أجور من اتبعه، فالداعي إلى سنته ودينه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والمعلم الخير للأمة إذا قصد توفير هذا الحظ على رسول الله صَوَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ وصرفه إليه، وكان مقصوده بدعاء الخلق إلى الله التقرب إليه بإرشاد عباده، وتوفير أجور المطيعين له على رسول الله صَالَالله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع توفيتهم أجورهم كاملة، كان له من الأجر في دعوته وتعليمه بحسب هذه النية، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.







### الباب الخامس

# في الصلاة على غير النبي وآله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَسليماً

أما سائر الأنبياء والمرسلين، فَيُصلَّى عليهم ويُسلَّم، قال تعالى عن نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَى نُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴿ إِنَّا كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ [سورة الصافات، الآيات ٧٨-٨٠] وقال عن إبراهيم خليله عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْأَخِرِينَ ١٠٨ سَلَمُ عَلَى إِبْرَهِيمَ اللهِ ١٠٨ ﴿ اسورة الصافات، الآيات ١٠٨ -١٠٩]، وقال في موسى وهارون عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ: ﴿ وَتَرَّكُنَاعَلَيْهِ مَا فِي ٱلْآخرين الله سَلَامُ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ الله [سورة الصافات، الآيات ١١٩ - ١٢٠] وقال: ﴿ سَلَكُمْ عَلَى ٓ إِلَّ يَاسِينَ الْ١٣٠) ﴾ [سورة الصافات، الآيات ١٣٠]، فالذي تركه سبحانه على رسله في الآخرين هو السلام عليهم المذكور.

وأما الصلاة عليهم، فعن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُا قال: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «إذا صليتم عليّ؛ فصلوا على أنبياء





الله، فإن الله بعثهم كما بعثني «(١).

وقد حكى غير واحد الإجماع على أن الصلاة على جميع النبيين مشروعة، منهم: الشيخ محيي الدين النواوي وغيره.



<sup>(</sup>١) فالحديث له شواهد ومثله يصلح للاستشهاد.





#### فصل

وأما من سوى الأنبياء؛ فإن آل النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصلَّى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصلَّى عليهم بغير خلاف بين الأمة.

#### فهل

وهل يصلى على آله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ منفر دين عنه؟

#### السألة على نوعين:

أحدهما: أن يقال: «اللهم صلِّ على آل محمد» فهذا يجوز، ويكون صَلَّاتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ داخلاً في آله، فالإفراد عنه وقع في اللفظ، لا في المعنى.

الثاني: أن يفرد واحد منهم بالذكر، فيقال: اللهم صل على على، أو على حسن، أو حسين، أو فاطمة، ونحو ذلك. فاختلف في ذلك، وفي الصلاة على غير آله صَلَّاللَّهُ عَلَيْدِوَسَلَّمَ من الصحابة ومن بعدهم، فكره ذلك مالك، وقال: لم يكن





ذلك من عمل من مضي، وهو مذهب أبى حنيفة أيضاً، وسفيان بن عيينة، وسفيان الثوري، وبه قال طاوس.

عن ابن عباس أنه قال: «لا تصلح الصلاة على أحد إلا على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولكن يدعى للمسلمين والمسلمات بالاستغفار»(۱)

وهذا مذهب عمر بن عبدالعزيز.

وفصل الخطاب في هذه المسألة: أن الصلاة على غير النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

إما أن تكون على آله وأزواجه وذريته أو غيرهم.

فإن كان الأول: فالصلاة عليهم مشروعة مع الصلاة على النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وجائزة مفردة.

وأما الثاني: فإن كان الملائكة وأهل الطاعة عموماً الذين يدخل فيهم الأنبياء كلهم وغيرهم؛ جاز ذلك أيضًا،

<sup>(</sup>١) إسناده صحيح، فتح الباري (٨/ ٥٣٤).







فيقال: «اللهم صل على ملائكتك المقربين، وأهل طاعتك أجمعين»، وإن كان شخصاً معيناً، أو طائفة معينة؛ كره أن يتخذ الصلاة عليه شعاراً لا يخل به. ولو قيل بتحريمه لكان له وجه. ولا سيما إذا جعله شعاراً له، ومنع منه نظيره، أو من هو خير منه، وهذا كما تفعل الرافضة بعلى رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ حيث ذكروه؛ قالوا: عليه الصلاة والسلام، ولا يقولون ذلك فيمن هو خير منه، فهذا ممنوع لا سيما إذا اتخذ شعاراً لا يخل به، فتركه حينئذ متعين، وأما إن صلى عليه أحيانًا بحيث لا يجعل ذلك شعاراً كما يصلي على دافع الزكاة، وكما قال ابن عمر للميت: «صلى الله عليه» (١)، وكما صلى النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على المرأة وزوجها (٢)، فهذا لا بأس به.

وبهذا التفصيل تتفق الأدلة، وينكشف وجه الصواب، والله الموفق.

<sup>(</sup>۲) إسناده صحيح، صحيح ابن حبان (۳/ ۱۹۷) [۹۱٦].



<sup>(</sup>۱) إسناده صحيح.





تم الكتاب، والحمد لله الملك الوهاب، وصلى الله على سيدنا محمد، وآله، وصحبه، وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.







### فهرس المحتويات

| ٣          | 🕸 تقديم فضيلة الشيخ الدكتور صالح بن فوزان الفوزان                                                     |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>\$</b>  | 🕸 تقديم الأستاذ الدكتور محمد بن علي العقلا                                                            |
| ٦          | 🕸 تقديم فضيلة الشيخ الدكتور عبدالرزاق بن عبدالمحسن البدر                                              |
| 11         | 🕸 مقدمة                                                                                               |
| 19         | 🕸 تقديم المؤلف                                                                                        |
| ۲۱         | 🕸 الباب الأول: ما جاء في الصلاة على رسول الله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ                         |
| ة على آلـه | ﴿ البابِ الثَّاني: في بيان معنى الصلاة على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَى وَالسَلامُ وَالسَّلَامُ وَالصَّلا |
| ٣٦         | وتفسير الآل                                                                                           |
| ٣٦         | ■ الفصل الأول: في افتتاح صلاة المصلي بقول: (اللهم) ومعنى ذلك                                          |
| ٣٩         | ■ الفصل الثاني: في بيان معنى الصلاة على النبي صَالَاتُهُ عَلَيْهُ وَسَالًم                            |
| ٤٣         | <ul> <li>فصل: هذه صلاة الآدمي</li> </ul>                                                              |
| ٤٦         | ■ الفصل الثالث: في معنى اسم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ واشتقاقه                            |
| ٥٤         | o <b>فصل</b>                                                                                          |
| ٧٠         | ■ الفصل الرابع: في معنى الآل واشتقاقه وأحكامه                                                         |
| ٧١         | ○ فصل                                                                                                 |
| ٧٨         | <ul> <li>فصل: وهذا أليق المواضع بذكر أزواجه صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَم</li> </ul>                   |
| ٩٤         | o <b>فصل</b>                                                                                          |
| 90         | ■ الفصل الخامس: في ذكر إبراهيم خليل الرحمن صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَم                               |
| 1.9        | ■ الفصل السادس: في ذكر المسألة المشهورة بين الناس وبيان ما فيها                                       |
| كة ١١٣     | ■ الفصل السابع: في قولهم: «اللهم بادك على محمد وعلى آل محمد» وذكر الع                                 |





| كَانَهُ وَتَعَالَىٰ ٠ | ■ الفصل الثَّامن: في اختتام هذه الصلاة بهذين الأسمين من أسماء الرب سُبَّ                  |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177                   | وهما: الحميد، المجيد                                                                      |
| ـ تبالفاظ             | ■ الفصل التاسع: في ذكر قاعدة في هذه الدعوات والأذكار الـتي رويـ                           |
| عية التي              | مختلفة؛ كأنواع الاستفتاحات، وأنواع التشهدات في الصلاة، وأنواع الأد                        |
| 147                   | اختلفت ألفاظها، وأنواع الأذكار بعد الإعتدالين من الركوع والسجود                           |
| إما وجوباً            | ﴾ الباب الثالث: في مواطن الصلاة على النبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التي يتأكد طلبها |
| 170                   | وإما استحباباً مؤكداً                                                                     |
| 140                   | ○ الموطن الأول: وهو أهمها وآكدها في الصلاة في آخر التشهد                                  |
| ١٣٨                   | ○ الموطن الثاني: في التشهد الأول                                                          |
| 144                   | ○ الموطن الثالث: الصلاة عليه آخر القنوت                                                   |
| 187                   | <ul> <li>الموطن الرابع: صلاة الجنازة بعد التكبيرة الثانية</li> </ul>                      |
| الدس الم              | ○ الموطن الخامس: الخطب كخطبة الجمعة، والعيدين، والاستسقاء، وغير                           |
| 180                   | <ul> <li>الموطن السادس: بعد إجابة المؤذن وعند الإقامة</li> </ul>                          |
| 187                   | <ul> <li>الموطن السابع: عند الدعاء</li> </ul>                                             |
| ١٤٨                   | ○ الموطن الثامن: عند دخول المسجد وعند الخروج منه                                          |
| ١٤٨                   | ○ الموطن التاسع: على الصفا والمروة                                                        |
| 189                   | ○ الموطن العاشر: عند اجتماع القوم قبل تفرقهم                                              |
| 189                   | <ul> <li>الموطن الحادي عشر: عند ذكره صَا أَللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَّمَ</li> </ul>          |
| 10+                   | ○ الموطن الثاني عشر : عند الوقوف على قبره                                                 |
| 10+                   | ○ الموطن الثالث عشر: إذا خرج إلى السوق، أو إلى دعوة أو نحوها                              |
| 101                   | ○ الموطن الرابع عشر: إذا قام الرجل من نوم الليل                                           |
| 101                   | ○ الموطن الخامس عشر: عقب ختم القرآن                                                       |



# مختصر جلاء الأفهام



| 107     | <ul> <li>الموطن السادس عشر: يوم الجمعة</li> </ul>                                           |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 107     | <ul> <li>الموطن السابع عشر: عند كتابة اسمه صَا لَلتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَم</li> </ul>         |
| 104     | ○ الموطن الثامن عشر: عند الهم، والشدائد، وطلب المغفرة                                       |
| والقصص، | ○ الموطن التاسع عشر: عند تبليغ العلم إلى الناس عند التذكير                                  |
| 108     | وإلقاء الدرس وتعليم العلم، في أول ذلك وآخره:                                                |
| 100     | ○ الموطن العشرون: أول النهار وآخره                                                          |
| 100     | ○ الموطن الحادي والعشرون: بعد الفراغ من الوضوء                                              |
| 107     | ○ الموطن الثاني والعشرون: في كل موطن يجتمع فيه لذكر الله تعالى                              |
| 107     | ○ الموطن الثالث والعشرون: عند الحاجة تعرض للعبد                                             |
| 104     | ○ الموطن الرابع والعشرون: في الصلاة في غير التشهد                                           |
| 104     | <ul> <li>الموطن الخامس والعشرون: أثناء صلاة العيد</li> </ul>                                |
| 109     | 🕸 الباب الرابع: في الفوائد والثمرات الحاصلة بالصلاة عليه صَمَّ إَلَيَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ |
| 179     | 🥸 الباب الخامس: في الصلاة على غير النبي وآله صَّاَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَسليماً        |
| 171     | ■ فصل                                                                                       |
| 171     | ■ فصل                                                                                       |
| ۱۷۵     | 🏵 فه سر الحتميات                                                                            |



